Art e(s)t trans-formation de soi
Joél Bouderlique

Le choix de la phénoménologie pour guider la réflexion sur ’art-thérapie dans le
séminaire de cette année est essentiel dans la mesure ou cette discipline peut rendre compte du
levier thérapeutique qu’est en soi la relation active ou passive a I’art. C’est ce que je vais tenter
de mettre en évidence.

Pour y parvenir, il s’agit de concentrer notre étude sur la rencontre entre ceuvres d’art et
individus en écartant ce qui entrave notre vue. Les pensées complémentaires de deux
phénoménologues vont y contribuer, celle d’Henri Maldiney et celle de Bin Kimura. Et si je
propose d’associer les enseignements de ces deux penseurs pour approcher nos relations a I’art,
c’est en vue d’atteindre la dimension opérante fondamentale de ’art-thérapie a savoir : le sentir.

Lorsqu’on évoque la phénoménologie, la plupart des notions que 1’on utilise
proviennent de Husserl. Mais il y a d’autres formes de phénoménologie qui sont toutes d’un
apport extrémement enrichissant pour le sujet qui nous réunit dans ce séminaire a savoir, entre
autres, celles de Merleau-Ponty, de Lévinas, de Paul Ricceur, de Michel Henry et celle, a vrai
dire incontournable, de Martin Heidegger ; mais je choisis, non pas d’en faire I’impasse, mais
d’en trouver I’usage, 1’approfondissement et le développement sous une forme originale parce
qu’originaire, en recourant directement a la pensée d’Henri Maldiney qui en reprend en sous-
ceuvre des ¢léments essentiels.

La réflexion de Bin Kimura sera utilisée dans le deuxiéme temps de cet exposé afin de
montrer comment s’exprime directement dans la langue japonaise 1’apparition simultanée de
soi et du monde a laquelle se consacre le regard phénoménologique en général.

Il me parait utile d’évoquer tout d’abord le point de départ de la phénoménologie
husserlienne et de souligner d’emblée un obstacle a sa bonne mise en ceuvre.

Deés ses premicres études portant sur les phénomenes, c’est-a-dire sur ce qui apparait,
Husserl met en évidence ce qu’il appelle I'intentionnalité. Ce qu’il désigne ainsi c’est la
représentation mentale de tout ce qui apparait, soit dans le monde extérieur a soi ou bien dans
sa propre intériorité comme les émotions, les désirs, les peurs etc...

I1 utilise le terme d’intentionnalité pour souligner que la prise de conscience que 1’on a
de tous les phénomenes résulte de la visée qui a attiré 1’attention provoquant la prise de
conscience. Il en déduit que toute conscience est toujours conscience de quelque chose ; qu’il
n’y a pas de conscience vide. C’est la définition méme de ce terme d’intentionnalité.

Cette notion d’intentionnalité a le mérite de permettre de dépasser une vision fermée de la
conscience, qui n’est donc pas un contenant de représentations, mais un mouvement
d’ouverture sur le monde extérieur ou intérieur.

Néanmoins la compréhension de cette particularité de notre fonctionnement mental
présente un risque d’illusion.

En effet, s’il est bien vrai que toute conscience est conscience de quelque chose, il faut
néanmoins comprendre le processus méme de la conscience comme la mise en ceuvre
constitutive de celui qui devient conscient de quelque chose. La conscience de quelque chose
est forcément celle du sujet dans lequel elle apparait et elle le constitue ainsi en tant que sujet
conscient. Dans le phénomene, dans ce qui apparait, il ne s’agit jamais d’un sujet qui observe
un objet qu’il pose devant lui et dont il deviendrait ainsi conscient. La dissociation entre soi et
ce dont nous sommes conscients est une illusion qui instaure une dualité 1a ou il n’y a qu’unité.
Peut-étre ne faudrait-il pas dire que nous sommes conscients de ceci ou cela mais que nous
sommes conscience de ceci ou cela. Ce travers illusoire de la représentation qui se substitue a
la présence est celui de ’objectivation ; objectivation qui divise 1'unicité effective de ce qui
apparait et de celui qui apparait dans le déploiement de sa conscience. C’est ce que Maldiney



formule avec une concision extréme en disant : i/ y a et j 'y suis. Les deux y évoquent la relation
constitutive et indissociable du monde et de soi!.

Je reviendrai a plusieurs reprises sur cet écran provoqué par 1’objectivation et il sera
plus ais¢ de s’en défaire grace aux notions fournies par Kimura

Pour étre directement en prise avec ce qui apparait dans la relation a I’art, il faut donc
mettre de coté 1’obstacle de 1’objectivation. C’est ce que ’on appelle en phénoménologie
pratiquer I’époché®. Le terme grec de mise entre parenthése, époke, est utilisé pour désigner
cette attention libératrice de tous les préjugés, de tous les a-priori dont le plus radical est celui
de la croyance dans la dissociation entre soi et monde. Il ne s’agit donc pas d’une pratique au
sens d’un exercice mais d’une ouverture a la lucidité de cette évidence du il y a et j’y suis.

Pour aborder notre interrogation a propos de la relation a 1’art, il convient donc de le
faire avec cette lucidité a I’instant de son apparition, c’est-a-dire 1’aborder a I’instant ou elle
prend place, a I’instant, au sens premier du verbe, ou elle ex-iste. Dans les descriptions qui vont
suivre, pour bien entendre ce qu’exprime exactement le terme méme d’existence, il faut avoir
en téte son étymologie. Istere : c’est-a-dire étre, se tenir, et ex : hors de. La distinction par
rapport au simple fait d’étre est capitale.

C’est I’ontologie® qui la précise. Cette étude de I’étre, révéle d’abord une distinction
entre I’action exprimée par le verbe étre en acte et son résultat statique qui est qualifié d’érant.
Cette distinction permet une différence ontologique qui sous-tend toute la philosophie en
générale et en particulier celle de Martin Heidegger.

Compris ainsi, étre humain, signifie étre un étant au milieu des autres étants, vivants ou
inanimés, mais aussi pour chacun d’arriver a étre soi-méme. C’est en existant, c’est-a-dire en
se tenant sans cesse hors de notre condition nécessaire d’étant que nous y arrivons plus ou moins.

Il ne s’agit pas de réintroduire ici une dualité entre étre et étant mais de réaliser au
contraire le trait d’union que signifie 1’orthographe du terme ex-istence écrit en deux mots reliés
par ce trait d’union. Si je ne suis que cet organisme qui s’est développé a travers une histoire
socio-psychologique, je n’ex-iste pas spécifiquement en tant que moi-méme hors de cet
ensemble de conditionnements. Au mieux, je suis adapté aux normes d’une vie sociale, ce qui
fait de moi un normopathe.

Il en va de méme pour I’ceuvre d’art. Par exemple, un tableau ne serait qu’un étant parmi
d’autres s’il n’était qu’une toile avec des couleurs posées dessus, c’est la mise au monde de la
tension rythmique des formes en formation continuelle pratiquée par I’artiste qui 1’instaure
comme ex-istant dans chaque rencontre avec un spectateur. De méme une symphonie ne serait

1 C’est le premier obstacle pour aborder ce qui se joue dans la relation a I’art. Il réside dans le fonctionnement
méme de I’observation sur laquelle nous réfléchissons, ¢’est-a-dire dans le fonctionnement de ce que 1’on appelle
la réflexivité. Nous nous interrogeons par exemple sur la relation d’un spectateur et d’une ceuvre d’art en en faisant
un objet d’¢tude, c’est-a-dire en placant en face de nous ce que 1’on étudie, constituant ainsi une objectité dissociée
de celui qui I’observe. En faisant de la sorte, on oublie complétement dans la représentation mentale que nous
constituons de cette relation, que le spectateur devient lui-méme dans la durée de cette rencontre avec I’ceuvre telle
qu’elle lui apparait de méme que 1’ceuvre devient ce qu’elle apparait dans la rencontre avec le spectateur et que
simultanément nous devenons nous-mémes en lien avec notre interrogation : nous avons en réalité affaire a une
unité unique dans ['union articulée lors de la rencontre toujours en devenir d’une ceuvre et d’un spectateur et de
celui qui s’interroge dessus.

2 ¢moyn / epokhé, suspension du jugement, concept d’origine stoicienne.

3 L’ontologie, c¢’est la branche de la philosophie, qui depuis Parménide, comme le mot I’indique, étudie 1’étre :
on, ontos en grec (Ov, 6vtog) c’est étre et logos (Adyog) signifie : exprimer ce qui est rassemblé (logos dont je
retiens ici deux des sens recueillir et parole)



qu’un ensemble de notes sans 1’extraordinaire déploiement rythmique de son unicité en devenir
en tant qu’ex-istant rendu possible par la composition maieutique du musicien.

L’existence n’est pas une donnée mais le défi d’une action sans cesse en
accomplissement et cet accomplissement est variable, voire impossible pour 1’étre humain dans
ce que nous appelons psychose.

Pratiquement tous les textes d’Henri Maldiney unissent la dimension artistique et celle
de la psychopathologie et permettent d’ouvrir des voies thérapeutiques. S’il en est ainsi c’est
que I’enjeu commun pour les ceuvres d’art, pour les artistes qui les créent et pour les spectateurs
qui les rencontrent, est précisément d’exister. C’est pourquoi sa pensée est centrale pour
dévoiler la relation entre art et pathologie, entre art et thérapie et donc pour aborder ’art-
thérapie.

[Les titres de quelques-uns de ses ouvrages : Regard Parole Espace, Art et existence,
L’art ’éclair de I’étre, Ouvrir le rien, [’art nu, Espace rythme et forme, ou le tout dernier recueil
de ses textes et conférences paru en octobre dernier sous le titre A7 et pathologie montrent que
sa pensée est au cceur de notre réflexion. |

Un autre terme permet d’encore mieux saisir le défi permanent constitué par 1’existence,
c’est celui de «présence ». Ce mot, au lieu de faire écran par une dé-finition, désigne
précisément cette action spécifique incessante requise par |’existence. Son étymologie,
praesentia signifie pour sentia : étre et prae a ’avant. Condition a I’impossible car il s’agit
d’étre toujours a I’avant de soi, comme un bateau qui serait tendu vers sa propre proue.

«Ily ala, écrit Maldiney au tout début d’Art et existence, une antilogique, un signe de
contradiction qui fait le départ entre deux ordres : ce qui, au plan de la chose, de 1’étant pur et
simple, constitue une impossible condition d’étre, est la condition d’étre-a-1’impossible qui
définit dimensionnellement I’existant. Exister, au sens non trivial, ¢’est avoir sa tenue hors soi,
extatiquement, sans avoir eu a sortir d’'une situation préalable de pure immanence. Cette
dimension extatique est celle, pareillement, de I’ceuvre d’art : elle ex-iste. Elle a sa tenue hors...
qu’elle ne tient que de soi. Toute ceuvre d’art a sa tenue propre hors de ce qu’on tient d’ordinaire
pour son contenant : cette chose ou cet ouvrage objectivement percus et promus de surcroit,
simultanément, a une valeur artistique, dont ils seraient les réceptacles et les porteurs. Si, dans
une ceuvre d’art, nous visons d’abord un objet, nous la désapproprions de son propre, comme
nous dé-visageons — lui 6tant son visage — I’autre que notre regard s’ob-jecte et fixe dans une
identité close : nous nous en arrogeons, par projection, la mesure, pour n’avoir pas a endurer
’expression de son incommensurable étre-1a. »*

Ces termes d’existence et de présence sont les indices qui déterminent, comme les
exposants mathématiques le font, une mesure d’intensité de puissance. C’est méme la variation
de cette intensité qui permet de franchir dans I’art le seuil de ’ouvrage a I’ceuvre ou, pour
I’humain, celui de la banalité normative d’une simple étance mondaine a la pleine existence
d’un étre que 1’on qualifie abusivement de supérieur. Encore faut-il que cet accomplissement
inédit soit mené a son apogée jamais atteignable, mais sans cesse en energeia, en cuvre.

C’est dans les modulations de cet accomplissement que résident pour les humains les
risques pathologiques. De méme vient de la la partition entre ’ensemble des ouvrages qui
n’atteignent pas le seuil d’ceuvres d’art et les ceuvres d’art & proprement parler qui elles
outrepassent I’opération qui les produit.

4 H. Maldiney, Art et existence, p.7



Tous les trébuchements sur ce chemin sans fin, pour étre soi en le devenant sans cesse,
sont les indices repérés par la psychopathologie jusqu’a I’égarement complet nommé par elle
psychose. Les critéres de différentiation sont manifestes dans la rencontre tant des humains que
des créations artistiques : la rencontre avec une ceuvre d’art authentique est bouleversante au
point d’étre trans-formatrice de la qualité et de I’intensité de sa propre présence de méme que
la rencontre avec des hommes dits remarquables.

Elitisme : non ; authenticité : oui.

L’authenticité, terme dont le sens est plus directement accessible dans le mot allemand
eigentlich, qui signifie : vraiment, réellement sien, propre a soi, tant pour une personne que pour
une ceuvre d’art.

Chacun connait cet emportement au-dela de son étre ordinaire trans-porté par la
rencontre avec une ceuvre dont la puissance de présence nous trans-figure. Il en va de méme
pour celle avec des forces de la nature imposant leur existence a la nétre comme certains
paysages le font. Ou bien encore, la rencontre avec des étres humains d’exception.

Saisir dans le champ artistique la différence entre I’étant et I’existant, pourtant unis dans
une méme création, consiste a distinguer en elle ce qui la constitue comme étant, par exemple
pour un tableau : la toile tendue sur un cadre avec des couleurs dessus et |’existant que nous
rencontrons et qui nous met en mouvement ; I’étymologie d’é-motion n’étant finalement rien
que cela. C’est ainsi qu’une ceuvre est plus qu’un ouvrage : elle exige et elle excede 1’opération
qui la produit et celle-ci est un acte de liberté.

Comment cela est-il possible ? est la question qui va guider maintenant notre analyse de
la présence de I’ceuvre et de notre présence a I’ceuvre.

L’obstacle récurrent a la rencontre authentique est 1’objectivation, c’est-a-dire la
constitution en ob-jet, en jetant devant soi et par 1a méme en se différentiant soi-méme
radicalement de ce qui autrement pourrait étre effectivement rencontré ; sempiternelle illusion
aliénante de la dualité. Or cette objectivation commence avec la perception.

Notre attention est par habitude rivée sur la perception, et le terme méme de phénoméne
risque de renforcer cette tendance a considérer que I’apparition se produit sur un plan visuel,
ou auditif, voire parfois olfactif. En réalité ce qui est donné ainsi est second par rapport a la
dimension qui fonde la possibilité de ces apparitions : a savoir celle du sentir qui est 1’étape
premicre de toute rencontre effective.

Pour mieux saisir ’importance a proprement parler fondamentale de cette dimension au
fond de toutes nos rencontres, je dois évoquer le travail de deux penseurs : Erwin Straus et
Victor von Weizsécker.

Dans son ceuvre majeure intitulée Du sens des sens, Erwin Straus donne I’explication
suivante : « Le percevoir, et non le sentir, est un connaitre : il est le premier degré de la
connaissance pour autant que la perception soit perception sensorielle, détermination de
I’impression sensorielle. Mais cette détermination n’est pas une fusion d’impressions actuelles
et passées. Dans le processus de détermination, avant méme qu’il ne soit achevé, le caractere
immédiat de I’impression sensorielle est sacrifié¢. Une simple perception qui s’exprime avec la
phrase ‘voici un chéne’ établit quelque chose et le met en relief. Du simple ici de la sensation,
elle fait un ‘voici’. Le mot ‘voici’ exprime que 1’on renvoie a quelque chose, par rapport a
laquelle je me place en vis-a-vis. »°

5 Erwin Straus Du sens des sens, Million, p. 530



Pour éviter cet écueil il faut revenir a I’étape premicre de la rencontre qui se situe dans
I’immédiateté au niveau du sentir. Comme 1’écrit si justement aussi Erwin Straus, « Le sentir
est au percevoir, ce que le cri est au mot »°. C’est-a-dire que la puissance originaire du sentir
qui s’exprime dans le cri devient, en une articulation seconde, un mot qui permet une perception
ob-jective.

Reprises au niveau pathique du sentir, on voit que la pratique phénoménologique est
libérée du carcan de I’intentionnalité dont ’arsenal des analyses éidétiques est laissé de coté
par une nouvelle époke qui dévoile la présence dans son moment apparitionnel originaire
perpétuel.

La prend tout son sens cette affirmation de Maurice Blanchot « Qui n’appartient pas a
I’ceuvre comme origine ne fera jamais ceuvre »’. Elle ne concerne pas seulement ’artiste ; elle
vaut pour toute rencontre avec I’ceuvre. Qui n’appartient pas a I’ceuvre comme origine ne la
rejoint nulle part. Dans la formulation de Maldiney, « La présence passe outre a 1’ceuvre d’art
comme telle si elle n’est pas originairement articulée a et par... ce qui constitue son étre-ceuvre.
Or celui-ci n’a pas d’en deca d’ou il procede : il est son propre départ en vue de soi. Une ceuvre
d’art existe a ouvrir sa voie, sans que I’une précede 1’autre. Elle est en précession d’elle-méme,
et contredit par-1a, c’est-a-dire par ou elle est ceuvre d’art, a toute positivité et a toute tentation
de déterminer son étre dans la forme de 1’objectité. »®

Compris de la sorte, I’ceuvre d’art et ’humain sont tous deux des étants capables
d’exister et le moment originaire de la rencontre avec 1I’ceuvre d’art se produit précisément dans
le sentir. Or, il faut remarquer avec Erwin Straus que :

« Tout ce qui est senti par les sens est dans le présent, est senti maintenant, ¢’est-a-dire
se structure dans la relation sym-pathique originelle de 1’étre vivant en devenir, de I’expérience
vécue dans laquelle on ne peut trouver aucune primauté de la conscience de soi ou de la
conscience du monde. »°

Et il ajoute « Dans la certitude sensorielle, le monde apparait immédiatement, il n’est
pas hypothétique, il apparait avant le doute. »'* Effectivement le doute cartésien parait bien
tardif au regard de 1’existence qui commence dans le sentir.

Décrire plus précisément I’entrelacement premier qu’entretiennent 1’ceuvre d’art dans
son existence et I’humain dans la sienne est la tiche qu’accomplit Maldiney dans tous ses textes
d’esthétique-artistique.

Avant de poursuivre dans cette voie, une mise en garde s’impose a propos du caractcre
descriptif de la phénoménologie auquel elle est souvent réduite. En fait, s’applique a cette
pratique la citation emblématique de Paul Klee a propos de I’art, qui « ne reproduit pas le visible
mais rendre visible »!!. Il en va de méme avec la pratique phénoménologique : il ne s’agit pas

® Ibid p.502

7 Maurice Blanchot, L espace littéraire, Paris, Gallimard, 1955, p. 47

8 H. Maldiney, Art et existence, p.8. « Toutes ces analyses, écrit encore Maldiney a la méme page, tentent de dire
ce qu’est la présence de I’ceuvre d’art dans ce qu’elle a d’absolument propre et qui est son étre méme : sa fagcon
d’étre le la. Il n’y a pas d’autres discriminant de 1’art, d’autres maniére de distinguer le propre de I’impropre, ce
qui est ceuvre d’art et ce qui, se prévalant du méme titre socio-culturel, n’en est que le change ou le leurre. » Cette
fagon d’étre-le-la, traduit le terme de Dasein employé par Heidegger pour désigner le mode d’étre spécifiquement
humain pour lequel Maldiney parle de présence. Compris de la sorte, I’ceuvre d’art et I’humain sont tous deux des
étants capables d’exister.

® Erwin Straus Du sens des sens , Traduit de I’allemand par G. Thinés et J.P. Legrand, Editions Jérome Millon,
Grenoble, 1989 p. 571

101bid 572

11 paul Klee, « Confession d’un créateur » in La théorie de I’art moderne, Edition et trad. de I'allemand par
Pierre-Henri Gonthier, Collection Folio essais (n°322), Gallimard, 1998


https://www.gallimard.fr/catalogue?f%5B0%5D=auteur%3A31230
https://www.gallimard.fr/collections/folio-essais

de représenter les phénomenes, d’en faire des représentations aussi fouillées soient-elles, mais
de mettre en lumicre leur dimension originaire de présence — en y étant soi-méme présent. Et
c’est précisément a ce niveau originaire que nous co-naissons, la ou tout commence dans le
sentir.

La aussi, I’artiste montre la marche a suivre lorsqu’il est guidé par le motif, par ce qui
meut, par ce qui met en mouvement.

Avec la dimension du pathique nous abordons donc I’existence dans son moment
originaire. Nous sommes la dans le moment premier a chaque instant du rapport de I’étre de
I’homme a I’étre des choses. Deux chercheurs : Erwin Straus, que je viens de citer, et Viktor
von Weizsdcker ont reconnu ce moment en le nommant pathique ou thymique. Le pathique, de
pathos, c’est ce qui est senti, éprouvé. Et ’emploi du terme thymique souligne la place qu’y
joue la climatique dans laquelle on comprend a la fois I’atmosphére propre au monde et
I’humeur propre a soi. Le terme allemand Stimmung, qui vient du verbe stimmen — accorder
comme on le fait pour les cordes d’un instrument de musique par exemple — (la Stimmung)
correspond aux deux versants thymiques évoqués en frangais comme atmosphere et humeur. Le
vocabulaire japonais que j’évoquerai tout a I’heure montre clairement le lien indissociable qu’il
y a entre soi et monde au niveau pathique du sentir.

Dans la dimension pathique, la Stimmung, par sa puissance disposante et déterminante,
ceuvre en tant qu’arche (épyn) de I’existence, tant de 1I’ceuvre que de celui qui la rencontre ou
bien la crée.

Cette résonance réciproque et commune aux deux, trouve son fondement dans une
particularité essentielle observée expérimentalement par Weizsicker dans tout le monde vivant,
du plus ¢élémentaire jusqu’a I’humain. Weizsdcker présente ses nombreuses expériences en
physiologie dans un ouvrage intitulé Der Gestaltkreis, le Cercle de la forme'?. Forme qu’il
explicite ainsi : « la forme est le lieu de rencontre — lui-méme automouvant — d’un organisme
et de son Umwelt (son milieu) »'3 Le comportement n’assure pas, écrit-il encore : « la constance
d’une forme, mais celle d’un changement de forme, d’une transformation constitutive »!4.

La rencontre entre organisme et milieu est le moment premier, & chaque instant
renouvelé par les modifications des composants de cet ensemble. I décrit la relation des
organismes a leur milieux comme une succession de rapports d’équilibres, de crises et de
rétablissements d’équilibre, incessants. Organisme et milieu sont en interactions simultanées
pour rétablir sans cesse 1’équilibre perpétuellement menacé.

Le point capital de ses travaux pour notre réflexion est que Weizsdcker nomme
subjectivité, ou sujet, ce qui se constitue en tant que forme de la rencontre entre 1’organisme
et son milieu. C’est 1a une vue aux conséquences philosophiques et thérapeutiques majeures. A
la question qu’est-ce que le sujet ? ou qu’est-ce que la subjectivité ?, on peut répondre avec
Weizsicker que c’est ce rapport, ce lien de I’organisme et du milieu, ou plus précisément la
forme toujours mouvante de ce rapport. Weizsicker montre qu’il ne s’agit pas d’un cercle
fonctionnel, mais d’un cercle formel : un Gestaltkreis précisément — dont « la genese dit-il
constitue le comportement ». C’est une forme toujours en formation (Gestaltung) car il 'y a
continuellement un décalage relatif entre I’organisme et son milieu. Il s’agit d’une forme
impliquant le temps et 1’espace de sa propre genese qui, comme la nomment dans le champ
artistique Hans Prinzhorn et Paul Klee, est Gestaltung au double sens, en réalité unique, de
formation d’une forme et de forme en voie d’elle-méme.

12 Viktor von Weizsicker, Le cycle de la structure, Traduit par Michel Foucault, Desclée de Brouwer, 1956.
Téléchargement intégral gratuit : https://archive.org/details/WeizsaeckerCdlS/mode/2up

B1bid, p.179

14 Ibid. p.107


https://fr.wiktionary.org/wiki/%E1%BC%80%CF%81%CF%87%CE%AE

Et c’est dans le sentir, dans 1’éprouvé pathique chez 1’humain, que moi et monde ont
partie liée. Straus I’explicite ainsi : « Dans le sentir se déploie en méme temps, le devenir du
sujet et les événements du monde : je ne deviens qu’en tant que quelque chose arrive et il
n’arrive quelque chose (pour moi) qu’en tant que je deviens. Le présent du sentir n’appartient
ni a I’objectivité ni a la subjectivité, il appartient nécessairement et toujours aux deux, ensemble.
Dans le sentir, moi et monde se déploient simultanément, pour le sujet sentant. Dans le sentir,
le sujet sentant s’éprouve soi-méme et le monde, soi dans le monde, soi avec le monde. »'3

Maldiney souligne et précise cette affirmation de Straus en écrivant : « Ce et, ce dans,
cet avec, retiennent en eux, le retenant en son pli, le déploiement propre au sentir, en réalité
étranger a toute distinction sujet-objet. Moi et monde n’y sont pas deux partenaires qui se font
face. Le premier ne s’objecte pas le second dans une visée intentionnelle. Cette opération
n’appartient qu’au percevoir, en rupture avec le sentir. »'¢ Pour Maldiney le sentir n’est pas un
pont entre moi et monde, c’est le pouvoir qui les précéde et se déploie comme origine des deux.
Nous avons ici affaire a I’événement de I’apparaitre se profilant selon I’expression de Straus en
un « paysage » unique. « Comme un tableau nous fait voir non pas un fragment pré-existant du
monde mais son émergence méme s’irisant dans les traits contingents d’un espace », écrit & ce
propos Michéle Gennart.!”

Tant pour Straus que pour Weizsécker la relation entre milieu et organisme constitue la
subjectivité car ils sont liés dans le sentir. C’est déja vrai au niveau du vivant ou le sentir permet
la « communication symbiotique » (E. Straus) entre I’organisme et le milieu. Mais la
communication, — faudrait-il dire comme Weizsédcker — le commerce (Umgang) entre eux, que
permet le sentir, est aussi nécessairement un ressentir. Et, c’est le ressentir qui transcende
I’organisme et le milieu en une présence a son monde. Le cercle de la forme (toujours en
formation Gestaltung) mis en évidence par Weizsécker devient ainsi un cercle de la présence ;
de présence dans une co-présence, celle du monde et la mienne articulées 1’une a 1’autre.

C’est dans ce lien entre sentir et ressentir que se trouve ’articulation du vivant et de
I’existant.

S’y dévoilent les grandes voies de communication avec les étres et les choses et soi-
méme. A les suivre, la présence fait 1’épreuve en elles de nouveaux modes d’étre et surgit a soi
transformée. En grec on dit « médBer pébog », « pathei mathos », qu’il faut entendre non pas
comme appendre par [’expérience mais apprendre par [’éprouver.

15 E. Straus, ibid. p.565

16y, Maldiney, La dimension du contact au regard du vivant et de [’existant (De [’esthétique-sensible a
I’esthétique-artistique)in Le contact, sous la direction de Jacques Schotte, éd. De Boeck Université, Bibliothéque
de pathoanalyse, 1990, p.180

Maldiney reprend dans ce texte les théses exposées par Merleau-Ponty dans le visible et [’invisible a propos de la
la Chair et particuliérement du toucher qu’il présente comme I’expérience premiere du contact humain et il précise,
comme Merleau-Ponty, que la jonction entre toucher et se toucher se fait dans 1’intouchable. 11 cite Merleau-Ponty
pour qui le toucher a ceci de particulier qu’il est habité par une « négativité ». Cette négativité fait du corps autre
chose qu’un « fait empirique », elle lui confére une « signification ontologique », et c’est pourquoi I’intouchable
du toucher, I’autre coté de 1’étre sensible est si important. Or cet intouchable devient chez Maldiney une présence
imprésentable qui est comme 1’autre nom de ’homme parce qu’elle est ce dont seul ’homme est capable en étant
hors soi, hors Umwelt, en bref : présent. Cet écart est constitutif de I’homme et explique qu’il ne cohére pas avec
lui-méme, mais est au contraire en précession de lui-méme. Cette précession, c’est sa transcendance.

7" Michéle Gennart, « Stimmung, Verstimmung, Ungestimmtheit, Remarques sur la phénoménologie
heideggérienne de la disposition affective et sur son usage en psychothérapie », in Le contact, sous la direction de
Jacques Schotte, éd. De Boeck Université, Bibliothéque de pathoanalyse, 1990, pp. 65 — 81.



C’est particulicrement remarquable dans la rencontre avec les ceuvres d’art dans la
mesure ou I’art s’efforce, non pas seulement de dire, mais de faire apparaitre un tel rapport.
Qu’il s’agisse de peinture, de sculpture, de poésie, de musique, bref dans toutes ses expressions,
I’art ne se contente pas de dire, il fait paraitre dans son dire propre qui rend 1’ceuvre présente.

La rencontre avec une ceuvre d’art, articule comme lieu rythmique, 1’espace et la
temporalité qui faconnent le regard ou 1’audition et transforme ainsi la présence qui y co-nait.

A I’inverse, toute attitude objectivante abolit la communication et la rencontre — et avec
elles la vie des formes — car ici comme partout, la marque propre du vivant est qu’il peut
rencontrer et étre rencontré. Or ce n’est pas rencontrer une forme, entrer en communication
avec elle, — et elle, entrer dans la voie de I’ceuvre — que de la viser a distance d’objet.
L’attitude objectivante court-circuite la forme de sa dimension proprement esthétique et de son
mode de donation originaire dans le sentir.

Si par contre il y a, comme 1’écrit Kandinsky, « contact efficace avec I’ame humaine »'3
la sonorité de I’impression originaire provoquée par la forme consonne avec celle de la présence
parce que toutes deux sont issue du méme moment pathique.

Du point de vue thérapeutique, il me parait important de dire que si les formes
esthétiques artistiques remobilisent le pouvoir-étre, dans ce qu’on appelle 1’art-thérapie, c’est
parce qu’en deca de la pathologie, I’existence comporte toujours une dimension pathique dont
ces formes constituent I’unique logos'®. Sans doute plus sensible a cette dimension que
I’homme ordinaire, car moins absorbé que lui par la banalité quotidienne qui y fait écran, le
patient est souvent en prise directe avec la vie des formes.

L’activité thérapeutique a du coup, dans un premier temps, la responsabilité¢ du choix
des ceuvres dans lesquelles cette vie est effective. Ce qui exige une sensibilité artistique du
soignant capable de distinguer ce qui reléve des signes ou bien des formes dans le ceuvres
choisis car, comme 1’écrit Henri Focillon : « Le signe signifie alors que la forme se signifie »°
et de I’'un a I’autre la puissance transformatrice de la rencontre est radicalement différente car
elle se joue a des niveaux différents du proces de ’existence. (Cf note 18)

ks

18 Vassily Kandinsky, Du spirituel dans I'art, et dans la peinture en particulier, Collection Folio essais (n°72),
Gallimard, 1989, p.43

19 Cf H. Maldiney : Rencontre avec Henri Maldiney Dans Les Lettres de la SPF 2007/2 (N° 18), pages 129 a
174 : « Une forme esthétique-artistique différe par essence, c’est-a-dire ici par existence, d’une image ou d’un
signe. « Un signe signifie, une forme se signifie », écrit Henri Focillon. De I’un a I’autre change le sens du sens,
un mot par exemple est un signe. En tant qu’expression, il n’est pas pergu pour lui-méme. « Il est, dit Emmanuel
Lévinas, comme une fenétre a travers laquelle (sans la voir) on regarde ce qu’il signifie. » Le pensé est présent
dans la pensée a titre d’objectité idéale. Cette maniére pour la pensée de contenir idéalement autre chose qu’elle
constitue I’intentionnalité. Au contraire, I’expression et la signification d’une forme ne font qu’un. Une forme en
tant que forme est percue pour elle-méme : elle est [ 'exprimant de sa signifiance, les deux en une seule ouverture.
Une forme esthétique-artistique n’est pas une objectité idéale, c’est une réalité inobjective. Elle n’existe, éclairant
asoi, qu’a s’ouvrir. Elle n’est pas Gestalt, mais Gestaltung, forme en formation. Un signe ou une image se donnent
intégralement d’un coup. Une image est ’analogon d’un objet intentionnel constituant le pdle d’une visée. Rien
n’est donné en elle qui ne soit visé au départ. Une forme esthétique-artistique, par contre, n’existe qu’a frayer sa
voie. Chaque moment de sa formation est une incidence pure. Il n’existe que transformé, repris en sous-ceuvre,
par la présence a 1’avant de soi de cette forme qui n’a pas la constance d’une structure, mais la perpétuité d’une
transformation constitutive. Une forme esthétique-artistique n’est pas en but, mais en voie de soi. »

20 Henri Focillon, La vie des formes, PUF, 1943, p.7 Disponible en version intégrale :

http ://www.ugac.uquebec.ca/zone30/Classiques_des_sciences_sociales/index.html



https://www.gallimard.fr/collections/folio-essais
https://www.cairn.info/revue-les-lettres-de-la-spf.htm
https://www.cairn.info/revue-les-lettres-de-la-spf-2007-2.htm
http://www.uqac.uquebec.ca/zone30/Classiques_des_sciences_sociales/index.html

Pour approcher encore davantage ce qui se joue dans une relation telle que nous 1’avons
décrite entre I’organisme et le milieu mais également dans toute relation et en particulier dans
celle avec I’ceuvre d’art, il faut examiner a quoi renvoie vraiment la préposition grammaticale
entre dont I’emploi se fait dans notre langue de manieére automatique.

C’est le mot qui y correspond dans la langue japonaise qui le révéle, a savoir aida &

72" . La pensée occidentale est confrontée 1a d’emblée a plusieurs difficultés pour saisir le

sens original qu’il a en japonais. La traduction habituelle d’aida (HV 72, [t]) par « entre »
présente deux limitations : le sens qu’il couvre en japonais est tronqué si 1’on entend par «entre»
uniquement I’intervalle entre deux poles pré-constitués et méme si «entre» est saisi comme la
relation entre ces poles, on introduit une division étrangere au sens original japonais du terme
en les considérant comme pré-existants a ce qu’ils sont dans la relation.

Dans le langage japonais courant, le mot aida désigne a la fois la relation constituée
entre plusieurs éléments et ce qui les constitue eux-mémes dans leur distinction propre. Par
exemple, la vallée est I’aida des montagnes, c’est-a-dire 1I’ouverture sans laquelle il ne peut y
avoir ni vallée, ni montagnes distinctes, mais seulement une étendue plate ou proéminente.
André du Bouchet dirait sans doute, 1’aida c’est la déchirure et le jour de la déchirure.

De méme dans la dimension temporelle, le laps de temps qui s’écoule d’un maintenant
a un autre est désigné avec le méme terme s’écrivant 1a avec le caractére ], qui se prononce

ma lorsqu’il est employé seul ou kan ou ken lorsqu’il est combiné a d’autres caractéres.?!

Toujours, pour I’espace comme pour le temps, ce caractére est donc I’embléme d’une
relation, d’un rapport, d’une faille ou d’une durée, formés entre des Ievres qui elles-mémes
n’existeraient pas sans l’articuler.

Les difficultés inhérentes a la traduction du terme aida incitent a 1’utiliser tel quel en
vue de garder a I’esprit ’ensemble qu’il désigne.

Ce terme est au cceur de la pensée du psychiatre-philosophe Bin KIMURA?2,

Avec cette notion, il devient beaucoup plus ais¢ de comprendre la relation entre
organisme et milieu comme aida qui a la fois s’y forme et est formatrice de chacun — et est en
soi nommée sujet par Weizsécker.

Ce principe de constitution réciproque incessant des polarités d’une relation qui s’y
forme elle-méme s’applique a toutes les relations. C’est le principe endogéne qui régit la
constitution du moi selon la formulation de Kierkegaard pour lequel « Le moi est un rapport se
rapportant a lui-méme, autrement dit il est dans le rapport l'orientation intérieure de ce
rapport ; le moi n'est pas le rapport, mais le retour sur lui-méme du rapport. »* ¢’est-a-dire
dans le mouvement de la réflexivité.

Kimura appelle ce retour sur soi 1'aida intrasubjective. Mais ’aida c’est aussi la
modalité de la dimension articulante de soi dans les relations réciproquement constitutives avec
I’autre ou les autres humains. Il s’agit 1a d’aida intersubjective. Cette nécessité relationnelle
constitutive de chacun est exprimée directement dans la langue japonaise par le terme employ¢
pour désigner I’étre humain qui se dit ningen (A[E]) terme qui s’écrit en unissant le caractére

21 La méme notion s’écrit donc en japonais de deux fagons : & \>7z"  qui se prononce toujours aida et [t] qui
selon les combinaisons avec d’autres caractéres ou il est employé se prononce différemment par exemple ma %
] (kyaku ma, salon) ou kan = H[&] (mikka kan, pendant 3 jours), ou encore ken [ (sei ken, société).

22 Sa pensée a guidé pendant plus de quarante ans les recherches en psychiatrie au Japon ot il était au somment de
la hiérarchie académique. J’ai travaillé directement a ses cotés pendant trois ans et demi et comme son traducteur
et ami j’en suis rest¢ proche durant la vingtaine d’années que j’ai passées a enseigner au Japon. Il est mort le 4
aout 2021 agé de 90 ans. Egalement excellent germaniste, Kimura a traduit en japonais toutes les ceuvres de

Weizsicker.
2 Soeren KIERKEGAARD, Traité du désespoir, Point Gallimard, p.57-58



pour individu Aito (\) et le caractére utilisé pour entre aida et que 1’on prononce dans ce cas

gen ([A)).

Pour nommer ce qui articule le site du rapport originaire entre 1’organisme et son milieu,
Kimura parle d’aida originaire, ou d’arché-aida** et ¢’est précisément le terme allemand de
Grundverhdltnis qui I’exprime et qu’emploie Weizsdcker. Grundverhdltnis, faut-il traduire ce
terme par rapport au fond ou par rapport au fondement ? A vrai dire la distinction est encore
indécidée et c’est le passage du vivant a I’ex-istant qui pose le défi de ce passage du fond au
fondement.

Dans cette dimension originaire au niveau climatique, qui est celui de la Stimmung,
c’est-a-dire tant atmospheére qu’ humeur propre, deux puissances régnent, a savoir la confiance
et ’angoisse. S’y produit ce qui se fait de soi-méme, ce que nous attribuons en Occident a la
nature (phusis en grec ancien : @Oo1G) mais également ce qui se fait par soi-méme, par une
action que 1’on s’attribue. Cette fagon de penser est aussi présente dans la culture japonaise
mais il est tout a fait singulier de remarquer que ces deux proces : ce qui se fait par soi-méme
et ce se fait de soi-méme s’écrivent avec un seul et méme un méme embléme idéographique qui
se prononce ji . ji [ signifie la spontanéité originaire et il est utilisé pour désigner ces deux
entités conceptuellement opposées. A I’oral la distinction est claire : on dit onozukara H 9~ 7>
& et mizukara |1 ©.Mais les deux s’écrivent avec le méme idéogramme ji H .

Onozukara signifie "ce qui se fait de soi-méme" et mizukara ce qui reléve de l'action
d’un suyjet, "ce que je fais moi-méme" (littéralement 1’action s'originant de (kara) mon propre
corps, ou de ma propre chair (mi)").

La langue japonaise utilise des termes directement ancrés dans cette étymologie. Ainsi
pour ‘moi’ ou bien ‘soi’, on dit ji-ko [ C\(soi ou moi selon les contextes). Pour 1’écrire on
reprend le méme caractére ji H dont le sens de spontanéité originaire est renvoyé
graphiquement a soi-méme par le deuxiéme caractére ko . qui stylise le geste employé par les
Japonais pour se désigner soi-méme en pointant son nez de I’index. De méme lorsque I’on veut
dire que I’on fait quelque chose soi-méme on utilise le terme ji-bun [ %3 composée de ji F
toujours spontanéité originaire, mais dont une part est tranchée pour soi, le deuxiéme caractere
s’écrivant a partir de la racine utilisée pour symboliser le sabre et signifiant 1a un morceau. Tous
ces termes liés a Iactivité personnelle dite mizukara H © sont toujours associés a I’autre force
onozukara H ¥ 7> de ce qui se fait de soi-méme grice a la spontanéité originaire.?’

La langue japonaise signale dans le vocabulaire employé quotidiennement, la
participation commune a la spontanéité originaire qui est réciproquement constitutive du soi et
du monde.

24 L arché-aida, 1'aida primordial, inaccessible a la conscience, est I’origine commune a l'aida intra-subjectif et a
l'aida intersubjectif. La dialectique entre le ji-ko H C.(soi-méme) et le ji-nen H %X (nature au sens de physis) qui
s'originent tous deux dans le ji H(spontanéité originaire) est corrélative, sur le plan de la conscience, de la
dialectique entre les médiations opérées par soi et I'immédiateté a partir de laquelle elles se constituent. En effet le
concept d'immédiateté correspond, dans le champ de la problématique de la médiatisation, a la dimension de
l'arché-aida qui sous-tend tous les aida desquels se constitue le soi-méme. Or comment cet arché-aida primordial,
cette réalit¢ immédiate, se donne-t-elle alors qu’elle est inaccessible a la conscience ? Elle se découvre dans la
présence sous la forme de la Stimmung (atmosphére du monde et humeur du soi).

25 Sur le versant de "ce qui se produit de soi-méme"(onozukara H 3 7> ©) les Japonais utilisérent jinen H X
pour traduire le terme de nature occidentale, en reprenant la aussi le caractere de la spontanéité originaire.

La culture japonaise congoit une unité primordiale a 1'origine du procés global de 'universelle spontanéité qui se
partage en un moment ultérieur par une césure ou s'accomplit l'instant "d'auto-détermination du néant par la
conscience de soi" (mu no jikakuteki gentei, selon Nishida Kitar6). Du point de vue intra-subjectif 1’aida est le lieu
de différences internes ou se joue une dialectique entre 1'autonomie de soi et la spontanéité universelle dont le soi
a l'origine fait lui-méme partie. Cette dialectique est celle de l'impropre et du propre, du fond et du fondement.

10



Par exemple, I’appartenance constitutive de soi ji-ko [ L a la spontanéité originaire notée par
I’emploi du caractére ji H est aussi exprimée dans le terme pour dire ce que nous appelons
nature, a savoir : ji-nen [ 7% (nature au sens de physis).?°

L’ouverture thérapeutique d’une telle appréhension de toute rencontre décrite comme
aida est encore renforcée par sa forme d’apparition qui est en japonais nommée jikaku ().
L’idiome est composé de deux caractéres dont le premier ji H dénote I’action de la spontanéité

originaire et le deuxiéme kaku % combine celui employé pour signifier voir () mais surmonté
d’une combinaison de traits associées a I’intellect.

Dans la langue courante ce terme signifie simplement conscience de soi, avoir ou bien
prendre conscience de soi. Mais Kimura utilise ce terme dans le méme sens que le philosophe
Nishida Kitard2”. Je traduis littéralement jikaku (H %) par auto-aperception mais les
spécialistes de Nishida traduisent cette expression par éveil a soi, ce qui est sans doute plus
parlant en langue occidentale. Avec ce terme de jikaku H % Kimura désigne I’apparition
globale de la relation moi-monde, c’est-a-dire de 1’aida elle-méme dans laquelle les deux
polarités se constituent réciproquement.

Kimura explique qu’au moment de 1’auto-éveil ou de 1’éveil a soi la réalité portant le
soi et le monde s’actualise, le soi individuel en prend conscience et la vit en tant que son

26 Cette appartenance a une force premiére trouve un écho sous la forme méme de 1’énergie dans deux autres mots.
Le terme japonais, bien connu en occident, pour énergie est ki . (énergie ou souffle).On le retrouve par exemple
dans ’art martial Aikidé %GB (& ai: du verbe au, rencontrer ; <\ ki : énergie ; 18 do : voie ) qui signifie
littéralement la voie de la rencontre du ki &i. Son emploi a la fois dans I’appellation de I’humeur personnelle qui
se dit kibun 557 (bun 43 coupée avec un sabre J] le ki ) soit littéralement une part du ki % 1a propre a soi et
dans le mot pour signifier I’atmosphére entendue comme climatique qui se dit funiki 5534 exprime la méme
communauté que le terme allemand Stimmung exprimant la résonnance a I’unisson de ce qui est pensé dans notre
langue comme deux entités dissociées : soi et extérieur.

Kimura consacre plusieurs études sur ce socle commun clairement exprimé en japonais et il en situe 1’origine au
sein méme de ce qu’il appelle | 'arché-aida, I'aida primordial dans et de laquelle se constitue le soi en tant qu’aida
intra-subjectif et aida intersubjectif. Il décrit précisément les défaillances pouvant se produire dans ce proces
toujours renouvelé constitutif de I’individuation entendue dans un sens inouie en Occident dont chaque faiblesse
ou impossibilité dresse le tableau de sa psychopathologie phénoménologique.

27 Kitard NISHIDA (¥4 [ %% R, Nishida Kitard, 1870 - 1945) premier philosophe japonais, fondateur de I'Ecole
de Kyoto issue de 1’union de la philosophie occidentale avec la spiritualité des traditions extréme-orientales
hindouisme et bouddhisme. Il introduisit la phénoménologie de Husserl au Japon. Nishida réduit tout dualisme a
une expérience unitaire et originaire de la réalité immédiate (qu’il nomme expérience pure). C’est notamment le
cas pour l’intuition et la réflexion. La conscience connaissante est généralement définie a 1’aide de ces deux
fonctions : I’intuition et la réflexion. En tant qu’intuition elle est immergée dans le flux continu de la réalité et en
tant que réflexion elle prend du recul par rapport a ce flux afin de le connaitre. D’un c6té I’intuition indifférenciée
mais concrete car vécue et de 1’autre la pensée d’objet, claire, mais abstraite du réel. D’un c6té ’empreinte du
monde et de ’autre le recul du sujet. Pour dépasser cette dualité intervient le jikaku H % que je traduis par auto-
aperception mais que les spécialistes de Nishida traduisent par éveil a soi, ce qui est sans doute plus parlant en
langue occidentale. Cette pratique permet d’établir le lien entre I’intuition et la réflexion. Intuition et réflexion sont
englobés dans 1’éveil a soi. Nishida ira jusqu’a considérer que dans 1’éveil a soi c’est la réalité qui devient
consciente d’elle-méme a 1’occasion du soi individuel, il écrit a ce propos : « Quand le monde s’auto-éveille, notre
soi s’auto-éveille. Quand notre soi s’auto-éveille, le monde s’auto-éveille. Pour chacun d’entre nous le soi qui
s’auto-¢éveille est le centre d’une perspective sur le monde. Notre connaissance se crée par [’auto-réfléchir du
monde en lui-méme. » Cf. Kitard Nishida « jikaku ni tsuite (Sur [ ‘éveil a soi) (Euvres complétes, vol.9, Tokyo,
Iwanami shoten, 2004, p.528

11



actualité®® propre. Dans le procés originaire de I’articulation entre Iipséité et I’altérité, c’est
précisément 1’apparition-méme de cette corrélation phénoménologique du monde et du moi —
tous deux co-naissants comme aida originaire, qui est exprimée dans la terminologie de Kimura
en tant que jikaku H .Y dispose une attitude d’abandon qui n’est pas abdication mais
consentement participatif au jeu du monde (ce mode d’étre correspond a celui que Maldiney
appelle I’ouverture).

L’action qui s’incarne a partir de cette dimension a la fois impersonnelle et personnelle
est appelée en japonais koiteki-chokkan 17 F5) E . La traduction littérale en frangais n’est
pas trés explicite : intuition agissante. Pourtant ce mode d’action est souvent rapporté par les
pratiquants d’art martiaux de haut niveau et ils I’associent au mode d’apparition globale de la
situation de combat dans laquelle leur déplacement est li¢ aux vides médians d’ou ils frappent.
En thérapie, il ne s’agit bien sir pas de frapper mais d’agir juste, au-dela d’une action délimitée
par I’individualité¢ du thérapeute. Le geste de 1’artiste créateur me parait correspondre a une
action du méme ordre. Peut-étre y reviendrons-nous lors de la discussion avec quelques
exemples mais pour I’instant, comme pour les autres termes japonais, il ne s’agit pas d’ajouter
un ¢lément a la boite a outils conceptuels mais d’attirer notre attention sur des singularités — a
vrai dire universelles — de notre existence qui ont été reconnues et nommées dans cette langue.
Dé¢s que 'une d’elle apparait a I’improviste, c’est I’avénement du Réel qui surgit 1a ou on ne
I’attendait pas et qui provoque immédiatement I’impression d’avoir toujours été 1a, comme

I’évoque réguliérement Henri Maldiney.
skskok

Pour Henri Maldiney, 1’aliénation quotidienne résulte de 1’objectivation constante qui
nous place en face d’un monde pré-constitué en objet. La prise sur 1’objet ainsi posé est une
emprise qui engendre la méprise de 1’objectité. La seule issue est la surprise dans la
manifestation qui provoque I’ouverture et elle se situe au niveau pathique de la rencontre
antérieure a I’intentionnalité. Le sentir nous met en prise sur 1’étant dans la surprise de I’étre et
la surprise d’étre soi-méme. Nous n’y sommes pas submergés mais exposes a nous-mémes.

« L attitude phénoménologique commence avec notre présence a I’ceuvre d’art (écrit Maldiney)
— qui ne fait qu’une avec sa donation. Nous co-naissons avec elle dans un méme moment
apparitionnel. L’apparaitre d’une ceuvre d’art ne confirme ni les anticipations d’un projet ni
I’espoir d’une attente. Il est un événement. Un événement transformateur. Un événement ne se
produit pas dans le monde, il ouvre un monde et une forme de présence et d’existence inédites.
Nous ne sommes présents a une ceuvre d’art qu’a nous transformer selon elle. Elle est, comme
le réel, ce qu’on n’attendait pas et qui, comme le réel, sitdt paru, est la depuis toujours. Elle
crée I’attente de I’inattendu dans I’instant méme qu’elle la comble. »*

C’est 1a que I’ceuvre d’art est essentielle. Sa rencontre, qui rend visible le monde avant toute
objectivation, est au-dela de toute possibilité pré-établie, elle est transpossible. C’est en cela
qu’elle est a proprement parler un événement. « Un événement qui est déchirure de la trame du

28 Kimura appelle « actualité » I’apparition non seulement perceptive mais aussi affective des choses, et « réalité »
I’apparition réduite a la perception des choses, a savoir 1’apparition au seul niveau de la médiateté. Selon Kimura,
tandis que le mot « réalité » vient du mot latin res qui signifie la « chose », le mot « actualité » provient du mot
latin actio qui désigne '« action ». Inspiré par 1’origine étymologique des deux mots, Kimura comprend la
« réalité » comme ce qui indique 1’étre des choses pergues, comme objet de la connaissance et 1’« actualité »
comme ce qui apparait non pas a la connaissance, mais dans I’action, comme aspect agissant et affectif des choses.
Ce point est développé dans la suite du texte. (Voir Kimura, 2001, VI 260 et VII 62)

2 H. Maldiney, « Esquisse d’une phénoménologie de l'art» in L'art au regard de la phénoménologie,
Philosophica ; Presses Universitaires du Mirail, Ecole des Beaux-Arts de Toulouse, 1994, p.202.

12



neutre. Au jour de cette déchirure, s’ouvre un monde auquel soudain nous sommes. »*° Si nous
y sommes sensibles c’est que notre éprouvé est capable d’une réceptivité qui elle-méme est
ouverte en-dega de toute affectation antérieure. Pour désigner cette capacité Maldiney utilise le
terme de transpassibilité. L’action qui se forme dans cette transpassibilité ouvrant un acces
inédit a ’expérience est elle-méme dépassement de toute possibilité pré-tablie, c’est pourquoi
il faut la nommer transpossibilité®!. La, il s’agit a proprement parler d’avénement de soi. De
méme qu’une ceuvre d’art est un événement a méme lequel I’art a son avénement, la rencontre
avec I’ceuvre est un événement a méme lequel le soi a son avénement. C’est peu de dire que
I’événement se produisant, la transformation suit. L’événement du monde et I’avénement de soi
sont co-originaires. C’est ainsi que ’art est trans-formation de soi et constitue la réalité de I’art-
thérapie avant sa possibilité méme.

30 Ibid, p. 217
3! La similitude avec le procés désigné par les termes japonais d’éveil a soi et d’intuition agissante me semble
suffisamment manifeste pour ne pas y insister...

13



