
 1 

Art e(s)t trans-formation de soi 
Joël Bouderlique 

 
Le choix de la phénoménologie pour guider la réflexion sur l’art-thérapie dans le 

séminaire de cette année est essentiel dans la mesure où cette discipline peut rendre compte du 
levier thérapeutique qu’est en soi la relation active ou passive à l’art. C’est ce que je vais tenter 
de mettre en évidence. 
Pour y parvenir, il s’agit de concentrer notre étude sur la rencontre entre œuvres d’art et 
individus en écartant ce qui entrave notre vue. Les pensées complémentaires de deux 
phénoménologues vont y contribuer, celle d’Henri Maldiney et celle de Bin Kimura. Et si je 
propose d’associer les enseignements de ces deux penseurs pour approcher nos relations à l’art, 
c’est en vue d’atteindre la dimension opérante fondamentale de l’art-thérapie à savoir : le sentir. 
 

Lorsqu’on évoque la phénoménologie, la plupart des notions que l’on utilise 
proviennent de Husserl. Mais il y a d’autres formes de phénoménologie qui sont toutes d’un 
apport extrêmement enrichissant pour le sujet qui nous réunit dans ce séminaire à savoir, entre 
autres, celles de Merleau-Ponty, de Lévinas, de Paul Ricœur, de Michel Henry et celle, à vrai 
dire incontournable, de Martin Heidegger ; mais je choisis, non pas d’en faire l’impasse, mais 
d’en trouver l’usage, l’approfondissement et le développement sous une forme originale parce 
qu’originaire, en recourant directement à la pensée d’Henri Maldiney qui en reprend en sous-
œuvre des éléments essentiels. 

La réflexion de Bin Kimura sera utilisée dans le deuxième temps de cet exposé afin de 
montrer comment s’exprime directement dans la langue japonaise l’apparition simultanée de 
soi et du monde à laquelle se consacre le regard phénoménologique en général. 
 

Il me paraît utile d’évoquer tout d’abord le point de départ de la phénoménologie 
husserlienne et de souligner d’emblée un obstacle à sa bonne mise en œuvre.  

Dès ses premières études portant sur les phénomènes, c’est-à-dire sur ce qui apparaît, 
Husserl met en évidence ce qu’il appelle l’intentionnalité. Ce qu’il désigne ainsi c’est la 
représentation mentale de tout ce qui apparaît, soit dans le monde extérieur à soi ou bien dans 
sa propre intériorité comme les émotions, les désirs, les peurs etc… 

Il utilise le terme d’intentionnalité pour souligner que la prise de conscience que l’on a 
de tous les phénomènes résulte de la visée qui a attiré l’attention provoquant la prise de 
conscience. Il en déduit que toute conscience est toujours conscience de quelque chose ; qu’il 
n’y a pas de conscience vide. C’est la définition même de ce terme d’intentionnalité.  

Cette notion d’intentionnalité a le mérite de permettre de dépasser une vision fermée de la 
conscience, qui n’est donc pas un contenant de représentations, mais un mouvement 
d’ouverture sur le monde extérieur ou intérieur. 

Néanmoins la compréhension de cette particularité de notre fonctionnement mental 
présente un risque d’illusion.  

En effet, s’il est bien vrai que toute conscience est conscience de quelque chose, il faut 
néanmoins comprendre le processus même de la conscience comme la mise en œuvre 
constitutive de celui qui devient conscient de quelque chose. La conscience de quelque chose 
est forcément celle du sujet dans lequel elle apparaît et elle le constitue ainsi en tant que sujet 
conscient. Dans le phénomène, dans ce qui apparaît, il ne s’agit jamais d’un sujet qui observe 
un objet qu’il pose devant lui et dont il deviendrait ainsi conscient. La dissociation entre soi et 
ce dont nous sommes conscients est une illusion qui instaure une dualité là où il n’y a qu’unité. 
Peut-être ne faudrait-il pas dire que nous sommes conscients de ceci ou cela mais que nous 
sommes conscience de ceci ou cela. Ce travers illusoire de la représentation qui se substitue à 
la présence est celui de l’objectivation ; objectivation qui divise l’unicité effective de ce qui 
apparaît et de celui qui apparaît dans le déploiement de sa conscience. C’est ce que Maldiney 



 2 

formule avec une concision extrême en disant : il y a et j’y suis. Les deux y évoquent la relation 
constitutive et indissociable du monde et de soi1. 

 
Je reviendrai à plusieurs reprises sur cet écran provoqué par l’objectivation et il sera 

plus aisé de s’en défaire grâce aux notions fournies par Kimura  
 

Pour être directement en prise avec ce qui apparaît dans la relation à l’art, il faut donc 
mettre de côté l’obstacle de l’objectivation. C’est ce que l’on appelle en phénoménologie 
pratiquer l’épochè2. Le terme grec de mise entre parenthèse, épokè, est utilisé pour désigner 
cette attention libératrice de tous les préjugés, de tous les a-priori dont le plus radical est celui 
de la croyance dans la dissociation entre soi et monde. Il ne s’agit donc pas d’une pratique au 
sens d’un exercice mais d’une ouverture à la lucidité de cette évidence du il y a et j’y suis. 

 
Pour aborder notre interrogation à propos de la relation à l’art, il convient donc de le 

faire avec cette lucidité à l’instant de son apparition, c’est-à-dire l’aborder à l’instant où elle 
prend place, à l’instant, au sens premier du verbe, où elle ex-iste. Dans les descriptions qui vont 
suivre, pour bien entendre ce qu’exprime exactement le terme même d’existence, il faut avoir 
en tête son étymologie. Istere : c’est-à-dire être, se tenir, et ex : hors de. La distinction par 
rapport au simple fait d’être est capitale. 

 
C’est l’ontologie3 qui la précise. Cette étude de l’être, révèle d’abord une distinction 

entre l’action exprimée par le verbe être en acte et son résultat statique qui est qualifié d’étant. 
Cette distinction permet une différence ontologique qui sous-tend toute la philosophie en 
générale et en particulier celle de Martin Heidegger.  
Compris ainsi, être humain, signifie être un étant au milieu des autres étants, vivants ou 
inanimés, mais aussi pour chacun d’arriver à être soi-même. C’est en existant, c’est-à-dire en 
se tenant sans cesse hors de notre condition nécessaire d’étant que nous y arrivons plus ou moins. 

 Il ne s’agit pas de réintroduire ici une dualité entre être et étant mais de réaliser au 
contraire le trait d’union que signifie l’orthographe du terme ex-istence écrit en deux mots reliés 
par ce trait d’union. Si je ne suis que cet organisme qui s’est développé à travers une histoire 
socio-psychologique, je n’ex-iste pas spécifiquement en tant que moi-même hors de cet 
ensemble de conditionnements. Au mieux, je suis adapté aux normes d’une vie sociale, ce qui 
fait de moi un normopathe. 

Il en va de même pour l’œuvre d’art. Par exemple, un tableau ne serait qu’un étant parmi 
d’autres s’il n’était qu’une toile avec des couleurs posées dessus, c’est la mise au monde de la 
tension rythmique des formes en formation continuelle pratiquée par l’artiste qui l’instaure 
comme ex-istant dans chaque rencontre avec un spectateur. De même une symphonie ne serait 

 
1 C’est le premier obstacle pour aborder ce qui se joue dans la relation à l’art. Il réside dans le fonctionnement 
même de l’observation sur laquelle nous réfléchissons, c’est-à-dire dans le fonctionnement de ce que l’on appelle 
la réflexivité. Nous nous interrogeons par exemple sur la relation d’un spectateur et d’une œuvre d’art en en faisant 
un objet d’étude, c’est-à-dire en plaçant en face de nous ce que l’on étudie, constituant ainsi une objectité dissociée 
de celui qui l’observe. En faisant de la sorte, on oublie complètement dans la représentation mentale que nous 
constituons de cette relation, que le spectateur devient lui-même dans la durée de cette rencontre avec l’œuvre telle 
qu’elle lui apparaît de même que l’œuvre devient ce qu’elle apparaît dans la rencontre avec le spectateur et que 
simultanément nous devenons nous-mêmes en lien avec notre interrogation : nous avons en réalité affaire à une 
unité unique dans l’union articulée lors de la rencontre toujours en devenir d’une œuvre et d’un spectateur et de 
celui qui s’interroge dessus.  
2 ἐποχή / epokhế, suspension du jugement, concept d’origine stoïcienne. 
3 L’ontologie, c’est la branche de la philosophie, qui depuis Parménide, comme le mot l’indique, étudie l’être : 
on, ontos en grec (Ὄν, ὄντος) c’est être et logos (λόγος) signifie : exprimer ce qui est rassemblé (logos dont je 
retiens ici deux des sens recueillir et parole) 



 3 

qu’un ensemble de notes sans l’extraordinaire déploiement rythmique de son unicité en devenir 
en tant qu’ex-istant rendu possible par la composition maïeutique du musicien. 

 
L’existence n’est pas une donnée mais le défi d’une action sans cesse en 

accomplissement et cet accomplissement est variable, voire impossible pour l’être humain dans 
ce que nous appelons psychose.  

 
Pratiquement tous les textes d’Henri Maldiney unissent la dimension artistique et celle 

de la psychopathologie et permettent d’ouvrir des voies thérapeutiques. S’il en est ainsi c’est 
que l’enjeu commun pour les œuvres d’art, pour les artistes qui les créent et pour les spectateurs 
qui les rencontrent, est précisément d’exister. C’est pourquoi sa pensée est centrale pour 
dévoiler la relation entre art et pathologie, entre art et thérapie et donc pour aborder l’art-
thérapie.  

[Les titres de quelques-uns de ses ouvrages : Regard Parole Espace, Art et existence, 
L’art l’éclair de l’être, Ouvrir le rien, l’art nu, Espace rythme et forme, ou le tout dernier recueil 
de ses textes et conférences paru en octobre dernier sous le titre Art et pathologie montrent que 
sa pensée est au cœur de notre réflexion.] 

 
Un autre terme permet d’encore mieux saisir le défi permanent constitué par l’existence, 

c’est celui de « présence ». Ce mot, au lieu de faire écran par une dé-finition, désigne 
précisément cette action spécifique incessante requise par l’existence. Son étymologie, 
praesentia signifie pour sentia : être et prae à l’avant. Condition à l’impossible car il s’agit 
d’être toujours à l’avant de soi, comme un bateau qui serait tendu vers sa propre proue.  

« Il y a là, écrit Maldiney au tout début d’Art et existence, une antilogique, un signe de 
contradiction qui fait le départ entre deux ordres : ce qui, au plan de la chose, de l’étant pur et 
simple, constitue une impossible condition d’être, est la condition d’être-à-l’impossible qui 
définit dimensionnellement l’existant. Exister, au sens non trivial, c’est avoir sa tenue hors soi, 
extatiquement, sans avoir eu à sortir d’une situation préalable de pure immanence. Cette 
dimension extatique est celle, pareillement, de l’œuvre d’art : elle ex-iste. Elle a sa tenue hors… 
qu’elle ne tient que de soi. Toute œuvre d’art a sa tenue propre hors de ce qu’on tient d’ordinaire 
pour son contenant : cette chose ou cet ouvrage objectivement perçus et promus de surcroit, 
simultanément, à une valeur artistique, dont ils seraient les réceptacles et les porteurs. Si, dans 
une œuvre d’art, nous visons d’abord un objet, nous la désapproprions de son propre, comme 
nous dé-visageons – lui ôtant son visage – l’autre que notre regard s’ob-jecte et fixe dans une 
identité close : nous nous en arrogeons, par projection, la mesure, pour n’avoir pas à endurer 
l’expression de son incommensurable être-là. »4 

 
Ces termes d’existence et de présence sont les indices qui déterminent, comme les 

exposants mathématiques le font, une mesure d’intensité de puissance. C’est même la variation 
de cette intensité qui permet de franchir dans l’art le seuil de l’ouvrage à l’œuvre ou, pour 
l’humain, celui de la banalité normative d’une simple étance mondaine à la pleine existence 
d’un être que l’on qualifie abusivement de supérieur. Encore faut-il que cet accomplissement 
inédit soit mené à son apogée jamais atteignable, mais sans cesse en energeia, en œuvre.  

C’est dans les modulations de cet accomplissement que résident pour les humains les 
risques pathologiques. De même vient de là la partition entre l’ensemble des ouvrages qui 
n’atteignent pas le seuil d’œuvres d’art et les œuvres d’art à proprement parler qui elles 
outrepassent l’opération qui les produit.  

 
4 H. Maldiney, Art et existence, p.7 



 4 

Tous les trébuchements sur ce chemin sans fin, pour être soi en le devenant sans cesse, 
sont les indices repérés par la psychopathologie jusqu’à l’égarement complet nommé par elle 
psychose. Les critères de différentiation sont manifestes dans la rencontre tant des humains que 
des créations artistiques : la rencontre avec une œuvre d’art authentique est bouleversante au 
point d’être trans-formatrice de la qualité et de l’intensité de sa propre présence de même que 
la rencontre avec des hommes dits remarquables.  

Élitisme : non ; authenticité : oui. 
L’authenticité, terme dont le sens est plus directement accessible dans le mot allemand 

eigentlich, qui signifie : vraiment, réellement sien, propre à soi, tant pour une personne que pour 
une œuvre d’art. 

Chacun connait cet emportement au-delà de son être ordinaire trans-porté par la 
rencontre avec une œuvre dont la puissance de présence nous trans-figure. Il en va de même 
pour celle avec des forces de la nature imposant leur existence à la nôtre comme certains 
paysages le font. Ou bien encore, la rencontre avec des êtres humains d’exception. 

 
Saisir dans le champ artistique la différence entre l’étant et l’existant, pourtant unis dans 

une même création, consiste à distinguer en elle ce qui la constitue comme étant, par exemple 
pour un tableau : la toile tendue sur un cadre avec des couleurs dessus et l’existant que nous 
rencontrons et qui nous met en mouvement ; l’étymologie d’é-motion n’étant finalement rien 
que cela. C’est ainsi qu’une œuvre est plus qu’un ouvrage : elle exige et elle excède l’opération 
qui la produit et celle-ci est un acte de liberté. 

 
Comment cela est-il possible ? est la question qui va guider maintenant notre analyse de 

la présence de l’œuvre et de notre présence à l’œuvre.  
 
L’obstacle récurrent à la rencontre authentique est l’objectivation, c’est-à-dire la 

constitution en ob-jet, en jetant devant soi et par là même en se différentiant soi-même 
radicalement de ce qui autrement pourrait être effectivement rencontré ; sempiternelle illusion 
aliénante de la dualité. Or cette objectivation commence avec la perception.  

Notre attention est par habitude rivée sur la perception, et le terme même de phénomène 
risque de renforcer cette tendance à considérer que l’apparition se produit sur un plan visuel, 
ou auditif, voire parfois olfactif. En réalité ce qui est donné ainsi est second par rapport à la 
dimension qui fonde la possibilité de ces apparitions : à savoir celle du sentir qui est l’étape 
première de toute rencontre effective. 

Pour mieux saisir l’importance à proprement parler fondamentale de cette dimension au 
fond de toutes nos rencontres, je dois évoquer le travail de deux penseurs : Erwin Straus et 
Victor von Weizsäcker. 

 
Dans son œuvre majeure intitulée Du sens des sens, Erwin Straus donne l’explication 

suivante : « Le percevoir, et non le sentir, est un connaître : il est le premier degré de la 
connaissance pour autant que la perception soit perception sensorielle, détermination de 
l’impression sensorielle. Mais cette détermination n’est pas une fusion d’impressions actuelles 
et passées. Dans le processus de détermination, avant même qu’il ne soit achevé, le caractère 
immédiat de l’impression sensorielle est sacrifié. Une simple perception qui s’exprime avec la 
phrase ‘voici un chêne’ établit quelque chose et le met en relief. Du simple ici de la sensation, 
elle fait un ‘voici’. Le mot ‘voici’ exprime que l’on renvoie à quelque chose, par rapport à 
laquelle je me place en vis-à-vis. »5 

 

 
5 Erwin Straus Du sens des sens, Million, p. 530 



 5 

Pour éviter cet écueil il faut revenir à l’étape première de la rencontre qui se situe dans 
l’immédiateté au niveau du sentir. Comme l’écrit si justement aussi Erwin Straus, « Le sentir 
est au percevoir, ce que le cri est au mot »6. C’est-à-dire que la puissance originaire du sentir 
qui s’exprime dans le cri devient, en une articulation seconde, un mot qui permet une perception 
ob-jective. 

Reprises au niveau pathique du sentir, on voit que la pratique phénoménologique est 
libérée du carcan de l’intentionnalité dont l’arsenal des analyses éïdétiques est laissé de côté 
par une nouvelle épokè qui dévoile la présence dans son moment apparitionnel originaire 
perpétuel.  

Là prend tout son sens cette affirmation de Maurice Blanchot « Qui n’appartient pas à 
l’œuvre comme origine ne fera jamais œuvre »7. Elle ne concerne pas seulement l’artiste ; elle 
vaut pour toute rencontre avec l’œuvre. Qui n’appartient pas à l’œuvre comme origine ne la 
rejoint nulle part. Dans la formulation de Maldiney, « La présence passe outre à l’œuvre d’art 
comme telle si elle n’est pas originairement articulée à et par… ce qui constitue son être-œuvre. 
Or celui-ci n’a pas d’en deçà d’où il procède : il est son propre départ en vue de soi. Une œuvre 
d’art existe à ouvrir sa voie, sans que l’une précède l’autre. Elle est en précession d’elle-même, 
et contredit par-là, c’est-à-dire par où elle est œuvre d’art, à toute positivité et à toute tentation 
de déterminer son être dans la forme de l’objectité. »8  

Compris de la sorte, l’œuvre d’art et l’humain sont tous deux des étants capables 
d’exister et le moment originaire de la rencontre avec l’œuvre d’art se produit précisément dans 
le sentir. Or, il faut remarquer avec Erwin Straus que : 

« Tout ce qui est senti par les sens est dans le présent, est senti maintenant, c’est-à-dire 
se structure dans la relation sym-pathique originelle de l’être vivant en devenir, de l’expérience 
vécue dans laquelle on ne peut trouver aucune primauté de la conscience de soi ou de la 
conscience du monde. »9 

Et il ajoute « Dans la certitude sensorielle, le monde apparaît immédiatement, il n’est 
pas hypothétique, il apparaît avant le doute. »10 Effectivement le doute cartésien paraît bien 
tardif au regard de l’existence qui commence dans le sentir. 

 
Décrire plus précisément l’entrelacement premier qu’entretiennent l’œuvre d’art dans 

son existence et l’humain dans la sienne est la tâche qu’accomplit Maldiney dans tous ses textes 
d’esthétique-artistique.  

 
Avant de poursuivre dans cette voie, une mise en garde s’impose à propos du caractère 

descriptif de la phénoménologie auquel elle est souvent réduite. En fait, s’applique à cette 
pratique la citation emblématique de Paul Klee à propos de l’art, qui « ne reproduit pas le visible 
mais rendre visible »11. Il en va de même avec la pratique phénoménologique : il ne s’agit pas 

 
6 Ibid p.502 
7 Maurice Blanchot, L’espace littéraire, Paris, Gallimard, 1955, p. 47 
8 H. Maldiney, Art et existence, p.8.  « Toutes ces analyses, écrit encore Maldiney à la même page, tentent de dire 
ce qu’est la présence de l’œuvre d’art dans ce qu’elle a d’absolument propre et qui est son être même : sa façon 
d’être le là. Il n’y a pas d’autres discriminant de l’art, d’autres manière de distinguer le propre de l’impropre, ce 
qui est œuvre d’art et ce qui, se prévalant du même titre socio-culturel, n’en est que le change ou le leurre. » Cette 
façon d’être-le-là, traduit le terme de Dasein employé par Heidegger pour désigner le mode d’être spécifiquement 
humain pour lequel Maldiney parle de présence. Compris de la sorte, l’œuvre d’art et l’humain sont tous deux des 
étants capables d’exister. 
9 Erwin Straus Du sens des sens , Traduit de l’allemand par G. Thinès et J.P. Legrand, Éditions Jérôme Millon, 
Grenoble, 1989 p. 571 
10 Ibid 572 
11 Paul Klee, « Confession d’un créateur » in La théorie de l’art moderne, Édition et trad. de l'allemand par 
Pierre-Henri Gonthier, Collection Folio essais (no322), Gallimard, 1998 

https://www.gallimard.fr/catalogue?f%5B0%5D=auteur%3A31230
https://www.gallimard.fr/collections/folio-essais


 6 

de représenter les phénomènes, d’en faire des représentations aussi fouillées soient-elles, mais 
de mettre en lumière leur dimension originaire de présence – en y étant soi-même présent. Et 
c’est précisément à ce niveau originaire que nous co-naissons, là où tout commence dans le 
sentir.  

Là aussi, l’artiste montre la marche à suivre lorsqu’il est guidé par le motif, par ce qui 
meut, par ce qui met en mouvement. 

 
Avec la dimension du pathique nous abordons donc l’existence dans son moment 

originaire. Nous sommes là dans le moment premier à chaque instant du rapport de l’être de 
l’homme à l’être des choses. Deux chercheurs : Erwin Straus, que je viens de citer, et Viktor 
von Weizsäcker ont reconnu ce moment en le nommant pathique ou thymique. Le pathique, de 
pathos, c’est ce qui est senti, éprouvé. Et l’emploi du terme thymique souligne la place qu’y 
joue la climatique dans laquelle on comprend à la fois l’atmosphère propre au monde et 
l’humeur propre à soi. Le terme allemand Stimmung, qui vient du verbe stimmen – accorder 
comme on le fait pour les cordes d’un instrument de musique par exemple – (la Stimmung) 
correspond aux deux versants thymiques évoqués en français comme atmosphère et humeur. Le 
vocabulaire japonais que j’évoquerai tout à l’heure montre clairement le lien indissociable qu’il 
y a entre soi et monde au niveau pathique du sentir.  

Dans la dimension pathique, la Stimmung, par sa puissance disposante et déterminante, 
œuvre en tant qu’archè (ἀρχή) de l’existence, tant de l’œuvre que de celui qui la rencontre ou 
bien la crée. 

Cette résonance réciproque et commune aux deux, trouve son fondement dans une 
particularité essentielle observée expérimentalement par Weizsäcker dans tout le monde vivant, 
du plus élémentaire jusqu’à l’humain. Weizsäcker présente ses nombreuses expériences en 
physiologie dans un ouvrage intitulé Der Gestaltkreis, le Cercle de la forme12. Forme qu’il 
explicite ainsi : « la forme est le lieu de rencontre – lui-même automouvant – d’un organisme 
et de son Umwelt (son milieu) »13 Le comportement n’assure pas, écrit-il encore : « la constance 
d’une forme, mais celle d’un changement de forme, d’une transformation constitutive »14.  

La rencontre entre organisme et milieu est le moment premier, à chaque instant 
renouvelé par les modifications des composants de cet ensemble. Il décrit la relation des 
organismes à leur milieux comme une succession de rapports d’équilibres, de crises et de 
rétablissements d’équilibre, incessants. Organisme et milieu sont en interactions simultanées 
pour rétablir sans cesse l’équilibre perpétuellement menacé.  

 
Le point capital de ses travaux pour notre réflexion est que Weizsäcker nomme 

subjectivité, ou sujet, ce qui se constitue en tant que forme de la rencontre entre l’organisme 
et son milieu. C’est là une vue aux conséquences philosophiques et thérapeutiques majeures. À 
la question qu’est-ce que le sujet ? ou qu’est-ce que la subjectivité ?, on peut répondre avec 
Weizsäcker que c’est ce rapport, ce lien de l’organisme et du milieu, ou plus précisément la 
forme toujours mouvante de ce rapport. Weizsäcker montre qu’il ne s’agit pas d’un cercle 
fonctionnel, mais d’un cercle formel : un Gestaltkreis précisément – dont « la genèse dit-il 
constitue le comportement ». C’est une forme toujours en formation (Gestaltung) car il y a 
continuellement un décalage relatif entre l’organisme et son milieu. Il s’agit d’une forme 
impliquant le temps et l’espace de sa propre genèse qui, comme la nomment dans le champ 
artistique Hans Prinzhorn et Paul Klee, est Gestaltung au double sens, en réalité unique, de 
formation d’une forme et de forme en voie d’elle-même. 

 
12 Viktor von Weizsäcker, Le cycle de la structure, Traduit par Michel Foucault, Desclée de Brouwer, 1956. 
Téléchargement intégral gratuit : https://archive.org/details/WeizsaeckerCdlS/mode/2up 
13 Ibid, p.179  
14 Ibid. p.107 

https://fr.wiktionary.org/wiki/%E1%BC%80%CF%81%CF%87%CE%AE


 7 

Et c’est dans le sentir, dans l’éprouvé pathique chez l’humain, que moi et monde ont 
partie liée. Straus l’explicite ainsi : « Dans le sentir se déploie en même temps, le devenir du 
sujet et les événements du monde :  je ne deviens qu’en tant que quelque chose arrive et il 
n’arrive quelque chose (pour moi) qu’en tant que je deviens. Le présent du sentir n’appartient 
ni à l’objectivité ni à la subjectivité, il appartient nécessairement et toujours aux deux, ensemble. 
Dans le sentir, moi et monde se déploient simultanément, pour le sujet sentant. Dans le sentir, 
le sujet sentant s’éprouve soi-même et le monde, soi dans le monde, soi avec le monde. »15  

Maldiney souligne et précise cette affirmation de Straus en écrivant : « Ce et, ce dans, 
cet avec, retiennent en eux, le retenant en son pli, le déploiement propre au sentir, en réalité 
étranger à toute distinction sujet-objet. Moi et monde n’y sont pas deux partenaires qui se font 
face. Le premier ne s’objecte pas le second dans une visée intentionnelle. Cette opération 
n’appartient qu’au percevoir, en rupture avec le sentir. »16 Pour Maldiney le sentir n’est pas un 
pont entre moi et monde, c’est le pouvoir qui les précède et se déploie comme origine des deux. 
Nous avons ici affaire à l’événement de l’apparaître se profilant selon l’expression de Straus en 
un « paysage » unique. « Comme un tableau nous fait voir non pas un fragment pré-existant du 
monde mais son émergence même s’irisant dans les traits contingents d’un espace », écrit à ce 
propos Michèle Gennart.17 

 
Tant pour Straus que pour Weizsäcker la relation entre milieu et organisme constitue la 

subjectivité car ils sont liés dans le sentir. C’est déjà vrai au niveau du vivant où le sentir permet 
la « communication symbiotique » (E. Straus) entre l’organisme et le milieu. Mais la 
communication, – faudrait-il dire comme Weizsäcker – le commerce (Umgang) entre eux, que 
permet le sentir, est aussi nécessairement un ressentir. Et, c’est le ressentir qui transcende 
l’organisme et le milieu en une présence à son monde. Le cercle de la forme (toujours en 
formation Gestaltung) mis en évidence par Weizsäcker devient ainsi un cercle de la présence ; 
de présence dans une co-présence, celle du monde et la mienne articulées l’une à l’autre.  

C’est dans ce lien entre sentir et ressentir que se trouve l’articulation du vivant et de 
l’existant. 

S’y dévoilent les grandes voies de communication avec les êtres et les choses et soi-
même. À les suivre, la présence fait l’épreuve en elles de nouveaux modes d’être et surgit à soi 
transformée. En grec on dit « πάθει μάθος », « pathei mathos », qu’il faut entendre non pas 
comme appendre par l’expérience mais apprendre par l’éprouver. 

 

 
15 E. Straus, ibid. p.565 
16  H. Maldiney, La dimension du contact au regard du vivant et de l’existant (De l’esthétique-sensible à 
l’esthétique-artistique)in Le contact, sous la direction de Jacques Schotte, éd. De Boeck Université, Bibliothèque 
de pathoanalyse, 1990, p.180  
Maldiney reprend dans ce texte les thèses exposées par Merleau-Ponty dans le visible et l’invisible à propos de la 
la Chair et particulièrement du toucher qu’il présente comme l’expérience première du contact humain et il précise, 
comme Merleau-Ponty, que la jonction entre toucher et se toucher se fait dans l’intouchable. Il cite Merleau-Ponty 
pour qui le toucher a ceci de particulier qu’il est habité par une « négativité ». Cette négativité fait du corps autre 
chose qu’un « fait empirique », elle lui confère une « signification ontologique », et c’est pourquoi l’intouchable 
du toucher, l’autre côté de l’être sensible est si important. Or cet intouchable devient chez Maldiney une présence 
imprésentable qui est comme l’autre nom de l’homme parce qu’elle est ce dont seul l’homme est capable en étant 
hors soi, hors Umwelt, en bref : présent. Cet écart est constitutif de l’homme et explique qu’il ne cohère pas avec 
lui-même, mais est au contraire en précession de lui-même. Cette précession, c’est sa transcendance. 
17  Michèle Gennart, « Stimmung, Verstimmung, Ungestimmtheit, Remarques sur la phénoménologie 
heideggérienne de la disposition affective et sur son usage en psychothérapie », in Le contact, sous la direction de 
Jacques Schotte, éd. De Boeck Université, Bibliothèque de pathoanalyse, 1990, pp. 65 – 81. 



 8 

C’est particulièrement remarquable dans la rencontre avec les œuvres d’art dans la 
mesure où l’art s’efforce, non pas seulement de dire, mais de faire apparaître un tel rapport. 
Qu’il s’agisse de peinture, de sculpture, de poésie, de musique, bref dans toutes ses expressions, 
l’art ne se contente pas de dire, il fait paraître dans son dire propre qui rend l’œuvre présente. 

La rencontre avec une œuvre d’art, articule comme lieu rythmique, l’espace et la 
temporalité qui façonnent le regard ou l’audition et transforme ainsi la présence qui y co-naît.  

À l’inverse, toute attitude objectivante abolit la communication et la rencontre – et avec 
elles la vie des formes – car ici comme partout, la marque propre du vivant est qu’il peut 
rencontrer et être rencontré. Or ce n’est pas rencontrer une forme, entrer en communication 
avec elle, – et elle, entrer dans la voie de l’œuvre – que de la viser à distance d’objet. 
L’attitude objectivante court-circuite la forme de sa dimension proprement esthétique et de son 
mode de donation originaire dans le sentir.  

Si par contre il y a, comme l’écrit Kandinsky, « contact efficace avec l’âme humaine »18 
la sonorité de l’impression originaire provoquée par la forme consonne avec celle de la présence 
parce que toutes deux sont issue du même moment pathique.  
 

 
Du point de vue thérapeutique, il me paraît important de dire que si les formes 

esthétiques artistiques remobilisent le pouvoir-être, dans ce qu’on appelle l’art-thérapie, c’est 
parce qu’en deçà de la pathologie, l’existence comporte toujours une dimension pathique dont 
ces formes constituent l’unique logos 19 . Sans doute plus sensible à cette dimension que 
l’homme ordinaire, car moins absorbé que lui par la banalité quotidienne qui y fait écran, le 
patient est souvent en prise directe avec la vie des formes.  

L’activité thérapeutique a du coup, dans un premier temps, la responsabilité du choix 
des œuvres dans lesquelles cette vie est effective. Ce qui exige une sensibilité artistique du 
soignant capable de distinguer ce qui relève des signes ou bien des formes dans le œuvres 
choisis car, comme l’écrit Henri Focillon : « Le signe signifie alors que la forme se signifie »20 
et de l’un à l’autre la puissance transformatrice de la rencontre est radicalement différente car 
elle se joue à des niveaux différents du procès de l’existence. (Cf note 18) 

 
*** 

 

 
18 Vassily Kandinsky, Du spirituel dans l’art, et dans la peinture en particulier, Collection Folio essais (no72), 
Gallimard, 1989, p.43 
19 Cf H. Maldiney : Rencontre avec Henri Maldiney Dans Les Lettres de la SPF 2007/2 (N° 18), pages 129 à 
174 : « Une forme esthétique-artistique diffère par essence, c’est-à-dire ici par existence, d’une image ou d’un 
signe. « Un signe signifie, une forme se signifie », écrit Henri Focillon. De l’un à l’autre change le sens du sens, 
un mot par exemple est un signe. En tant qu’expression, il n’est pas perçu pour lui-même. « Il est, dit Emmanuel 
Lévinas, comme une fenêtre à travers laquelle (sans la voir) on regarde ce qu’il signifie. » Le pensé est présent 
dans la pensée à titre d’objectité idéale. Cette manière pour la pensée de contenir idéalement autre chose qu’elle 
constitue l’intentionnalité. Au contraire, l’expression et la signification d’une forme ne font qu’un. Une forme en 
tant que forme est perçue pour elle-même : elle est l’exprimant de sa signifiance, les deux en une seule ouverture. 
Une forme esthétique-artistique n’est pas une objectité idéale, c’est une réalité inobjective. Elle n’existe, éclairant 
à soi, qu’à s’ouvrir. Elle n’est pas Gestalt, mais Gestaltung, forme en formation. Un signe ou une image se donnent 
intégralement d’un coup. Une image est l’analogon d’un objet intentionnel constituant le pôle d’une visée. Rien 
n’est donné en elle qui ne soit visé au départ. Une forme esthétique-artistique, par contre, n’existe qu’à frayer sa 
voie. Chaque moment de sa formation est une incidence pure. Il n’existe que transformé, repris en sous-œuvre, 
par la présence à l’avant de soi de cette forme qui n’a pas la constance d’une structure, mais la perpétuité d’une 
transformation constitutive. Une forme esthétique-artistique n’est pas en but, mais en voie de soi. » 
20 Henri Focillon, La vie des formes, PUF, 1943, p.7 Disponible en version intégrale : 
http ://www.uqac.uquebec.ca/zone30/Classiques_des_sciences_sociales/index.html  

https://www.gallimard.fr/collections/folio-essais
https://www.cairn.info/revue-les-lettres-de-la-spf.htm
https://www.cairn.info/revue-les-lettres-de-la-spf-2007-2.htm
http://www.uqac.uquebec.ca/zone30/Classiques_des_sciences_sociales/index.html


 9 

Pour approcher encore davantage ce qui se joue dans une relation telle que nous l’avons 
décrite entre l’organisme et le milieu mais également dans toute relation et en particulier dans 
celle avec l’œuvre d’art, il faut examiner à quoi renvoie vraiment la préposition grammaticale 
entre dont l’emploi se fait dans notre langue de manière automatique. 

 C’est le mot qui y correspond dans la langue japonaise qui le révèle, à savoir aïda あ
いだ. La pensée occidentale est confrontée là d’emblée à plusieurs difficultés pour saisir le 
sens original qu’il a en japonais. La traduction habituelle d’aïda (あいだ、間)  par « entre » 
présente deux limitations : le sens qu’il couvre en japonais est tronqué si l’on entend par «entre» 
uniquement l’intervalle entre deux pôles pré-constitués et même si «entre» est saisi comme la 
relation entre ces pôles, on introduit une division étrangère au sens original japonais du terme 
en les considérant comme pré-existants à ce qu’ils sont dans la relation.  

Dans le langage japonais courant, le mot aïda désigne à la fois la relation constituée 
entre plusieurs éléments et ce qui les constitue eux-mêmes dans leur distinction propre. Par 
exemple, la vallée est l’aïda des montagnes, c’est-à-dire l’ouverture sans laquelle il ne peut y 
avoir ni vallée, ni montagnes distinctes, mais seulement une étendue plate ou proéminente. 
André du Bouchet dirait sans doute, l’aïda c’est la déchirure et le jour de la déchirure.  

De même dans la dimension temporelle, le laps de temps qui s’écoule d’un maintenant 
à un autre est désigné avec le même terme s’écrivant là avec le caractère 間, qui se prononce 
ma lorsqu’il est employé seul ou kan ou ken lorsqu’il est combiné à d’autres caractères.21 

Toujours, pour l’espace comme pour le temps, ce caractère est donc l’emblème d’une 
relation, d’un rapport, d’une faille ou d’une durée, formés entre des lèvres qui elles-mêmes 
n’existeraient pas sans l’articuler.  

Les difficultés inhérentes à la traduction du terme aïda incitent à l’utiliser tel quel en 
vue de garder à l’esprit l’ensemble qu’il désigne. 

Ce terme est au cœur de la pensée du psychiatre-philosophe Bin KIMURA22.  
Avec cette notion, il devient beaucoup plus aisé de comprendre la relation entre 

organisme et milieu comme aïda qui à la fois s’y forme et est formatrice de chacun – et est en 
soi nommée sujet par Weizsäcker.  

Ce principe de constitution réciproque incessant des polarités d’une relation qui s’y 
forme elle-même s’applique à toutes les relations. C’est le principe endogène qui régit la 
constitution du moi selon la formulation de Kierkegaard pour lequel « Le moi est un rapport se 
rapportant à lui-même, autrement dit il est dans le rapport l'orientation intérieure de ce 
rapport ; le moi n'est pas le rapport, mais le retour sur lui-même du rapport. »23 c’est-à-dire 
dans le mouvement de la réflexivité.  

Kimura appelle ce retour sur soi l’aïda intrasubjective. Mais l’aïda c’est aussi la 
modalité de la dimension articulante de soi dans les relations réciproquement constitutives avec 
l’autre ou les autres humains. Il s’agit là d’aïda intersubjective. Cette nécessité relationnelle 
constitutive de chacun est exprimée directement dans la langue japonaise par le terme employé 
pour désigner l’être humain qui se dit ningen (⼈間) terme qui s’écrit en unissant le caractère 

 
21 La même notion s’écrit donc en japonais de deux façons : あいだ qui se prononce toujours aïda et 間 qui 
selon les combinaisons avec d’autres caractères où il est employé se prononce différemment par exemple ma 客
間 (kyaku ma, salon) ou kan 三⽇間 (mikka kan, pendant 3 jours), ou encore ken 世間 (sei ken, société). 
22 Sa pensée a guidé pendant plus de quarante ans les recherches en psychiatrie au Japon où il était au somment de 
la hiérarchie académique. J’ai travaillé directement à ses côtés pendant trois ans et demi et comme son traducteur 
et ami j’en suis resté proche durant la vingtaine d’années que j’ai passées à enseigner au Japon. Il est mort le 4 
août 2021 âgé de 90 ans. Également excellent germaniste, Kimura a traduit en japonais toutes les œuvres de 
Weizsäcker. 
23 Soeren KIERKEGAARD, Traité du désespoir, Point Gallimard, p.57-58 



 10 

pour individu hito (⼈) et le caractère utilisé pour entre aïda et que l’on prononce dans ce cas 
gen (間).  

Pour nommer ce qui articule le site du rapport originaire entre l’organisme et son milieu, 
Kimura parle d’aïda originaire, ou d’arché-aïda24 et c’est précisément le terme allemand de 
Grundverhältnis qui l’exprime et qu’emploie Weizsäcker. Grundverhältnis, faut-il traduire ce 
terme par rapport au fond ou par rapport au fondement ? À vrai dire la distinction est encore 
indécidée et c’est le passage du vivant à l’ex-istant qui pose le défi de ce passage du fond au 
fondement.  

Dans cette dimension originaire au niveau climatique, qui est celui de la Stimmung, 
c’est-à-dire tant atmosphère qu’humeur propre, deux puissances règnent, à savoir la confiance 
et l’angoisse. S’y produit ce qui se fait de soi-même, ce que nous attribuons en Occident à la 
nature (phusis en grec ancien : φύσις) mais également ce qui se fait par soi-même, par une 
action que l’on s’attribue. Cette façon de penser est aussi présente dans la culture japonaise 
mais il est tout à fait singulier de remarquer que ces deux procès : ce qui se fait par soi-même 
et ce se fait de soi-même s’écrivent avec un seul et même un même emblème idéographique qui 
se prononce ji 自. ji 自 signifie la spontanéité originaire et il est utilisé pour désigner ces deux 
entités conceptuellement opposées. À l’oral la distinction est claire : on dit onozukara 自 ず か 
ら et mizukara 自ら.Mais les deux s’écrivent avec le même idéogramme ji 自. 
 Onozukara signifie "ce qui se fait de soi-même" et mizukara ce qui relève de l'action 
d’un sujet, "ce que je fais moi-même" (littéralement l’action s'originant de (kara) mon propre 
corps, ou de ma propre chair (mi)"). 

La langue japonaise utilise des termes directement ancrés dans cette étymologie. Ainsi 
pour ‘moi’ ou bien ‘soi’, on dit ji-ko 自己(soi ou moi selon les contextes). Pour l’écrire on 
reprend le même caractère ji 自 dont le sens de spontanéité originaire est renvoyé 
graphiquement à soi-même par le deuxième caractère ko 己 qui stylise le geste employé par les 
Japonais pour se désigner soi-même en pointant son nez de l’index. De même lorsque l’on veut 
dire que l’on fait quelque chose soi-même on utilise le terme ji-bun 自分 composée de ji 自
toujours spontanéité originaire, mais dont une part est tranchée pour soi, le deuxième caractère 
s’écrivant à partir de la racine utilisée pour symboliser le sabre et signifiant là un morceau. Tous 
ces termes liés à l’activité personnelle dite mizukara 自ら sont toujours associés à l’autre force 
onozukara 自 ず か de ce qui se fait de soi-même grâce à la spontanéité originaire.25 

  
 La langue japonaise signale dans le vocabulaire employé quotidiennement, la 
participation commune à la spontanéité originaire qui est réciproquement constitutive du soi et 
du monde. 

 
24 L’arché-aïda, l'aïda primordial, inaccessible à la conscience, est l’origine commune à l'aïda intra-subjectif et à 
l'aïda intersubjectif. La dialectique entre le ji-ko 自己(soi-même) et le ji-nen 自然 (nature au sens de physis) qui 
s'originent tous deux dans le ji 自(spontanéité originaire) est corrélative, sur le plan de la conscience, de la 
dialectique entre les médiations opérées par soi et l'immédiateté à partir de laquelle elles se constituent. En effet le 
concept d'immédiateté correspond, dans le champ de la problématique de la médiatisation, à la dimension de 
l'arché-aïda qui sous-tend tous les aïda desquels se constitue le soi-même. Or comment cet arché-aïda  primordial, 
cette réalité immédiate, se donne-t-elle alors qu’elle est inaccessible à la conscience ? Elle se découvre dans la 
présence sous la forme de la Stimmung (atmosphère du monde et humeur du soi). 
25 Sur le versant de "ce qui se produit de soi-même"(onozukara 自 ず か ら) les Japonais utilisèrent jinen 自然
pour traduire le terme de nature occidentale, en reprenant là aussi le caractère de la spontanéité originaire.  
La culture japonaise conçoit une unité primordiale à l'origine du procès global de l'universelle spontanéité qui se 
partage en un moment ultérieur par une césure où s'accomplit l'instant "d'auto-détermination du néant par la 
conscience de soi" (mu no jikakuteki gentei, selon Nishida Kitarô). Du point de vue intra-subjectif l’aïda est le lieu 
de différences internes où se joue une dialectique entre l'autonomie de soi et la spontanéité universelle dont le soi 
à l'origine fait lui-même partie. Cette dialectique est celle de l'impropre et du propre, du fond et du fondement. 



 11 

 Par exemple, l’appartenance constitutive de soi ji-ko 自己 à la spontanéité originaire notée par 
l’emploi du caractère ji 自 est aussi exprimée dans le terme pour dire ce que nous appelons 
nature, à savoir : ji-nen 自然 (nature au sens de physis).26  
 

L’ouverture thérapeutique d’une telle appréhension de toute rencontre décrite comme 
aïda est encore renforcée par sa forme d’apparition qui est en japonais nommée jikaku (⾃覚). 
L’idiome est composé de deux caractères dont le premier ji ⾃ dénote l’action de la spontanéité 
originaire et le deuxième kaku 覚 combine celui employé pour signifier voir (⾒) mais surmonté 
d’une combinaison de traits associées à l’intellect.  

Dans la langue courante ce terme signifie simplement conscience de soi, avoir ou bien 
prendre conscience de soi. Mais Kimura utilise ce terme dans le même sens que le philosophe 
Nishida Kitarô 27 . Je traduis littéralement jikaku (⾃覚) par auto-aperception mais les 
spécialistes de Nishida traduisent cette expression par éveil à soi, ce qui est sans doute plus 
parlant en langue occidentale. Avec ce terme de jikaku ⾃覚 Kimura  désigne l’apparition 
globale de la relation moi-monde, c’est-à-dire de l’aïda elle-même dans laquelle les deux 
polarités se constituent réciproquement.  
 Kimura explique qu’au moment de l’auto-éveil ou de l’éveil à soi la réalité portant le 
soi et le monde s’actualise, le soi individuel en prend conscience et la vit en tant que son 

 
26 Cette appartenance à une force première trouve un écho sous la forme même de l’énergie dans deux autres mots. 
Le terme japonais, bien connu en occident, pour énergie est ki 気 (énergie ou souffle).On le retrouve par exemple 
dans l’art martial Aïkidô 合気道 (合 ai : du verbe au, rencontrer ; 気 ki : énergie ; 道 dō : voie ) qui signifie 
littéralement la voie de la rencontre du ki 気. Son emploi à la fois dans l’appellation de l’humeur personnelle qui 
se dit kibun 気分 (bun 分 coupée avec un sabre ⼑ le ki 気) soit littéralement une part du ki 気 là propre à soi et 
dans le mot pour signifier l’atmosphère entendue comme climatique qui se dit funiki 雰囲気 exprime la même 
communauté que le terme allemand Stimmung exprimant la résonnance à l’unisson de ce qui est pensé dans notre 
langue comme deux entités dissociées : soi et extérieur. 
Kimura consacre plusieurs études sur ce socle commun clairement exprimé en japonais et il en situe l’origine au 
sein même de ce qu’il appelle l’arché-aïda, l'aïda primordial dans et de laquelle se constitue le soi en tant qu’aïda 
intra-subjectif et aïda intersubjectif. Il décrit précisément les défaillances pouvant se produire dans ce procès 
toujours renouvelé constitutif de l’individuation entendue dans un sens inouïe en Occident dont chaque faiblesse 
ou impossibilité dresse le tableau de sa psychopathologie phénoménologique.  
 
27 Kitarō NISHIDA (⻄⽥ 幾多郎, Nishida Kitarō, 1870 - 1945) premier philosophe japonais, fondateur de l'École 
de Kyōto issue de l’union de la philosophie occidentale avec la spiritualité des traditions extrême-orientales 
hindouisme et bouddhisme. Il introduisit la phénoménologie de Husserl au Japon. Nishida réduit tout dualisme à 
une expérience unitaire et originaire de la réalité immédiate (qu’il nomme expérience pure). C’est notamment le 
cas pour l’intuition et la réflexion. La conscience connaissante est généralement définie à l’aide de ces deux 
fonctions : l’intuition et la réflexion. En tant qu’intuition elle est immergée dans le flux continu de la réalité et en 
tant que réflexion elle prend du recul par rapport à ce flux afin de le connaître. D’un côté l’intuition indifférenciée 
mais concrète car vécue et de l’autre la pensée d’objet, claire, mais abstraite du réel. D’un côté l’empreinte du 
monde et de l’autre le recul du sujet. Pour dépasser cette dualité intervient le jikaku ⾃覚 que je traduis par auto-
aperception mais que les spécialistes de Nishida traduisent par éveil à soi, ce qui est sans doute plus parlant en 
langue occidentale. Cette pratique permet d’établir le lien entre l’intuition et la réflexion. Intuition et réflexion sont 
englobés dans l’éveil à soi. Nishida ira jusqu’à considérer que dans l’éveil à soi c’est la réalité qui devient 
consciente d’elle-même à l’occasion du soi individuel, il écrit à ce propos : « Quand le monde s’auto-éveille, notre 
soi s’auto-éveille. Quand notre soi s’auto-éveille, le monde s’auto-éveille. Pour chacun d’entre nous le soi qui 
s’auto-éveille est le centre d’une perspective sur le monde. Notre connaissance se crée par l’auto-réfléchir du 
monde en lui-même. » Cf. Kitarö Nishida « jikaku ni tsuite (Sur l ‘éveil à soi) Œuvres complètes, vol.9, Tokyo, 
Iwanami shoten, 2004, p.528 



 12 

actualité28 propre. Dans le procès originaire de l’articulation entre l’ipséïté et l’altérité, c’est 
précisément l’apparition-même de cette corrélation phénoménologique du monde et du moi — 
tous deux co-naissants comme aïda originaire, qui est exprimée dans la terminologie de Kimura 
en tant que jikaku ⾃覚. Y dispose une attitude d’abandon qui n’est pas abdication mais 
consentement participatif au jeu du monde (ce mode d’être correspond à celui que Maldiney 
appelle l’ouverture). 

L’action qui s’incarne à partir de cette dimension à la fois impersonnelle et personnelle 
est appelée en japonais koiteki-chokkan 行為的直観. La traduction littérale en français n’est 
pas très explicite : intuition agissante. Pourtant ce mode d’action est souvent rapporté par les 
pratiquants d’art martiaux de haut niveau et ils l’associent au mode d’apparition globale de la 
situation de combat dans laquelle leur déplacement est lié aux vides médians d’où ils frappent. 
En thérapie, il ne s’agit bien sûr pas de frapper mais d’agir juste, au-delà d’une action délimitée 
par l’individualité du thérapeute. Le geste de l’artiste créateur me paraît correspondre à une 
action du même ordre. Peut-être y reviendrons-nous lors de la discussion avec quelques 
exemples mais pour l’instant, comme pour les autres termes japonais, il ne s’agit pas d’ajouter 
un élément à la boîte à outils conceptuels mais d’attirer notre attention sur des singularités – à 
vrai dire universelles – de notre existence qui ont été reconnues et nommées dans cette langue. 
Dès que l’une d’elle apparaît à l’improviste, c’est l’avènement du Réel qui surgit là où on ne 
l’attendait pas et qui provoque immédiatement l’impression d’avoir toujours été là, comme 
l’évoque régulièrement Henri Maldiney. 

*** 
 
 Pour Henri Maldiney, l’aliénation quotidienne résulte de l’objectivation constante qui 
nous place en face d’un monde pré-constitué en objet. La prise sur l’objet ainsi posé est une 
emprise qui engendre la méprise de l’objectité. La seule issue est la surprise dans la 
manifestation qui provoque l’ouverture et elle se situe au niveau pathique de la rencontre 
antérieure à l’intentionnalité. Le sentir nous met en prise sur l’étant dans la surprise de l’être et 
la surprise d’être soi-même. Nous n’y sommes pas submergés mais exposés à nous-mêmes. 
« L’attitude phénoménologique commence avec notre présence à l’œuvre d’art (écrit Maldiney) 
– qui ne fait qu’une avec sa donation. Nous co-naissons avec elle dans un même moment 
apparitionnel. L’apparaître d’une œuvre d’art ne confirme ni les anticipations d’un projet ni 
l’espoir d’une attente. Il est un évènement. Un évènement transformateur. Un évènement ne se 
produit pas dans le monde, il ouvre un monde et une forme de présence et d’existence inédites. 
Nous ne sommes présents à une œuvre d’art qu’à nous transformer selon elle. Elle est, comme 
le réel, ce qu’on n’attendait pas et qui, comme le réel, sitôt paru, est là depuis toujours. Elle 
crée l’attente de l’inattendu dans l’instant même qu’elle la comble. »29 
C’est là que l’œuvre d’art est essentielle. Sa rencontre, qui rend visible le monde avant toute 
objectivation, est au-delà de toute possibilité pré-établie, elle est transpossible. C’est en cela 
qu’elle est à proprement parler un événement. « Un événement qui est déchirure de la trame du 

 
28 Kimura appelle « actualité » l’apparition non seulement perceptive mais aussi affective des choses, et « réalité » 
l’apparition réduite à la perception des choses, à savoir l’apparition au seul niveau de la médiateté. Selon Kimura, 
tandis que le mot « réalité » vient du mot latin res qui signifie la « chose », le mot « actualité » provient du mot 
latin actio qui désigne l’« action ». Inspiré par l’origine étymologique des deux mots, Kimura comprend la 
« réalité » comme ce qui indique l’être des choses perçues, comme objet de la connaissance et l’« actualité » 
comme ce qui apparaît non pas à la connaissance, mais dans l’action, comme aspect agissant et affectif des choses. 
Ce point est développé dans la suite du texte. (Voir Kimura, 2001, VI 260 et VII 62) 
 
29  H. Maldiney, « Esquisse d’une phénoménologie de l’art » in L’art au regard de la phénoménologie, 
Philosophica ; Presses Universitaires du Mirail, École des Beaux-Arts de Toulouse, 1994, p.202. 



 13 

neutre. Au jour de cette déchirure, s’ouvre un monde auquel soudain nous sommes. »30 Si nous 
y sommes sensibles c’est que notre éprouvé est capable d’une réceptivité qui elle-même est 
ouverte en-deçà de toute affectation antérieure. Pour désigner cette capacité Maldiney utilise le 
terme de transpassibilité. L’action qui se forme dans cette transpassibilité ouvrant un accès 
inédit à l’expérience est elle-même dépassement de toute possibilité pré-tablie, c’est pourquoi 
il faut la nommer transpossibilité31. Là, il s’agit à proprement parler d’avènement de soi. De 
même qu’une œuvre d’art est un événement à même lequel l’art a son avènement, la rencontre 
avec l’œuvre est un événement à même lequel le soi a son avènement. C’est peu de dire que 
l’événement se produisant, la transformation suit. L’événement du monde et l’avènement de soi 
sont co-originaires. C’est ainsi que l’art est trans-formation de soi et constitue la réalité de l’art-
thérapie avant sa possibilité même. 
 
 

 
30 Ibid, p. 217 
31 La similitude avec le procès désigné par les termes japonais d’éveil à soi et d’intuition agissante me semble 
suffisamment manifeste pour ne pas y insister… 


